
Aristóteles. Política – Antología de textos 

 

Libro I. 

La primera de las comunidades que se forman es la familia, que es la comunidad constituida 
naturalmente para la vida de cada día. […] La primera comunidad formada por varias familias a 
causa de las necesidades no cotidianas es la aldea. […] 

La comunidad perfecta de varias aldeas es la ciudad, que tiene ya, por así decirlo, el nivel 
más alto de autosuficiencia, que nació a causa de las necesidades de la vida, pero subsiste para 
el vivir bien. […] La ciudad es el fin de aquéllas.  

Es evidente que la ciudad es una de las cosas naturales, y que el hombre es por 
naturaleza un animal político, y que el insocial por naturaleza y no por azar es o un ser inferior 
o un ser superior al hombre. […] 

La razón por la cual el hombre es un ser político, más que cualquier abeja y que cualquier 
animal gregario, es evidente: la naturaleza, como decimos no hace nada en vano, y el hombre 
es el único animal que tiene palabra (logos). Pues la voz es signo del dolor y del placer, y por eso 
la poseen también los demás animales, porque su naturaleza llega hasta tener sensación de 
dolor y de placer e indicársela unos a otros. Pero la palabra es para manifestar lo conveniente y 
lo perjudicial, así como lo justo y lo injusto. Y esto es lo propio del hombre frente a los demás 
animales: poseer, él sólo, el sentido del bien y del mal, de lo justo y de lo injusto, y de los demás 
valores, y la participación comunitaria de estas cosas constituye la familia y la ciudad. 

Por naturaleza, pues, la ciudad es anterior a la casa y a cada uno de nosotros, porque el 
todo es necesariamente anterior a la parte y la parte no existe sin el todo. […] 

Es evidente que la ciudad es por naturaleza y es anterior al individuo; porque si cada uno 
por separado no se basta a sí mismo, se encontrará de manera semejante a las demás partes en 
relación con el todo. Y el que no puede vivir en comunidad, o no necesita nada por su propia 
suficiencia, no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un dios.  

En todos existe por naturaleza la tendencia hacia tal comunidad […]. Pues así como el 
hombre perfecto es el mejor de los animales, así también, apartado de la ley y de la justicia, es 
el peor de todos.  

La injusticia más insoportable es la que posee armas, y el hombre está naturalmente 
provisto de armas al servicio de la sensatez y de la virtud, pero puede utilizarlas para las cosas 
más opuestas. Por eso, sin virtud, es el ser más impío y feroz y el peor en su lascivia y voracidad. 
La justicia, en cambio, es un valor cívico, pues la justicia es el orden de la comunidad civil, y la 
virtud de la justicia es el discernimiento de lo justo.  

  



Aristóteles. Política – Antología de textos 

 

Libro III. 

¿Quién es el ciudadano? Quien tiene la posibilidad de participar en la función deliberativa o 
judicial, a ése llamamos ciudadano de esas ciudad; y llamamos ciudad, por decirlo brevemente, 
al conjunto de tales ciudadanos suficiente para vivir con autarquía. […] 

Un régimen político es una ordenación de las diversas instituciones de la ciudad y 
especialmente de la que tiene el gobierno. En las democracias el gobierno lo tiene el pueblo, y, 
por el contrario, en las oligarquías la minoría. Y así afirmamos que su régimen es distinto, y 
aplicaremos ese mismo argumento respecto de los demás. 

Hay que establecer primero con qué fin está constituida la ciudad […]. Se ha dicho en las 
primeras exposiciones, […], que el hombre es por naturaleza un animal político, y, por eso, aun 
sin tener necesidad de ayuda recíproca, los hombres tienden a la convivencia. No obstante, 
también la utilidad común los une, en la medida en que a cada uno le impulsa la participación 
en la felicidad. Éste es, efectivamente, el fin principal, tanto de todos en común como 
aisladamente. Pero también se reúnen por el mero vivir, y constituyen la comunidad política. 

Todos los regímenes que tienen como objetivo el bien común son rectos; en cambo, 
cuantos atienden sólo al interés personal de los gobernantes, son defectuosos y todos ellos 
desviaciones de los regímenes rectos, pues son despóticos y la ciudad es una comunidad de 
hombres libres. […] 

El gobierno estará en manos de uno solo, o de pocos, o de la mayoría; cuando el uno o 
la minoría o la mayoría gobiernan atendiendo al interés común, esos regímenes serán 
necesariamente rectos; pero los que ejercen el mando atendiendo al interés particular del uno 
o de la minoría o de la masa son desviaciones. […] 

De los gobiernos unipersonales solemos llamar monarquía a la que mira al interés 
común; aristocracia al gobierno de unos pocos, bien porque gobiernan los mejores, o bien 
porque se propone lo mejor para la ciudad y para los que pertenecen a ella. Cuando la mayor 
parte es la que gobierna atendiendo al interés común recibe el nombre común a todos los 
regímenes: república. […] Las desviaciones de los regímenes mencionados son: la tiranía de la 
monarquía, la oligarquía de la aristocracia y la democracia de la república. […] 

Muchos hablan de la justicia, pero avanzan sólo hasta cierto punto, y no expresan en su 
totalidad la justicia suprema. Por ejemplo, parece que la justicia es igualdad, y lo es, pero no 
para todos, sino para los iguales. Y la desigualdad parece ser justa, y lo es en efecto, pero no 
para todos, sino para los desiguales. […] Unos y otros hablas de una justicia hasta cierto punto 
pero creen hablar de la justicia absoluta. Los unos, en efecto, si son desiguales en algo, por 
ejemplo en riquezas, creen que son totalmente desiguales; los otros sin son iguales en algo, por 
ejemplo en libertad, creen que son totalmente iguales. […] 

¿Quién debe tener el poder por encima de los demás? ¿Acaso la masa, o los ricos, o los 
ilustres eo el mejor de todos, o un tirano? Todas estas posibilidades parecen claramente 
presentar dificultades. […] Es malo que sea una persona y no la ley quien esté por encima de 
todo. 



Que la multitud deba tener el gobierno antes que los mejores, pero pocos, puede 
parecer una solución y, aunque tiene cierta dificultad, ofrece también algo de verdad. En efecto, 
los más, cada uno de los cuales es un hombre mediocre, pueden, sin embargo, reunidos, ser 
mejores que aquéllos, no individualmente, sino en conjunto. […] Al ser muchos, cada uno tiene 
una parte de virtud y de prudencia, y, reunidos, la multitud se hace como una sola persona con 
muchos pies y muchas manos y muchos sentidos. [Por otro lado], su participación en las 
instituciones supremas no deja de ser arriesgada (pues a causa de su insensatez pueden cometer 
o injusticias o errores). Pero no darles acceso ni participación en ellas es temible, pues cuando 
son muchos los privados de la participación política, forzosamente esa ciudad está llena de 
enemigos. Queda la salida de que participen en las funciones deliberativas y judiciales. […] Todos 
reunidos, tienen suficiente sentido y, mezclados con los mejores, son útiles a las ciudades.  

 

 

 


