
DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

1 
 

RENÉ DESCARTES. DISCURSO DEL MÉTODO: PARA BIEN CONDUCIR LA RAZÓN Y 
BUSCAR LA VERDAD EN LAS CIENCIAS 

 
PRIMERA PARTE 

 
El buen sentido es la cosa mejor repartida del mundo, pues cada cual piensa que posee 
tan buena provisión de él, que aun los más descontentadizos respecto a cualquier otra 
cosa no suelen apetecer más del que ya tienen. En lo cual no es verosímil que todos se 
engañen, sino que más bien esto demuestra que la facultad de juzgar y distinguir lo 
verdadero de lo falso, que es propiamente lo que llamamos buen sentido o razón, es 
naturalmente igual en todos los hombres; y, por lo tanto, que la diversidad de nuestras 
opiniones no proviene de que unos sean más razonables que otros, sino tan solo de 
que dirigimos nuestros pensamientos por derroteros diferentes y no consideramos las 
mismas cosas. No basta, en efecto, tener el ingenio bueno; lo principal es aplicarlo bien. 
Las almas más grandes son capaces de los mayores vicios, como de las mayores 
virtudes; y los que andan muy despacio pueden llegar mucho más lejos, si van siempre 
por el camino recto, que los que corren, pero se apartan de él. 1 

En cuanto a mí, jamás he presumido de que mi ingenio fuese, en nada, más perfecto 
que los del común; incluso, a menudo, he anhelado tener el pensamiento tan pronto, o la 
imaginación tan neta y distinta, o la memoria tan amplia, o tan presente, como algunos otros. 
Y no sé de otras cualidades, aparte de estas, que sirvan para la perfección del ingenio. Pues 
por lo que hace a la razón, o al sentido, en tanto que es la única cosa que nos hace hombres 
y nos distingue de las bestias, quiero creer que se da toda entera en cada cual, y seguir en 
esto la opinión común de los filósofos, que dicen que no hay más y menos sino entre los 
accidentes, pero no entre las formas, o naturalezas, de los individuos de una misma especie. 

Pero, sin temor, puedo decir, que creo que fue una gran ventura para mí el 
haberme metido desde joven por ciertos caminos, que me han llevado a ciertas 
consideraciones y máximas, con las que he formado un método, en el cual paréceme 
que tengo un medio para aumentar gradualmente mi conocimiento y elevarlo poco a 
poco hasta el punto más alto a que la mediocridad de mi ingenio y la brevedad de mi 
vida puedan permitirle llegar. Pues tales frutos he recogido ya de ese método que aun 
cuando en el juicio que sobre mí mismo hago procuro siempre inclinarme del lado de 
la desconfianza mejor que del de la presunción, y aunque al mirar con ánimo filosófico 
las distintas acciones y empresas de los hombres no hallo casi ninguna que no me 
parezca vana e inútil, sin embargo, no deja de producir en mí una extremada 
satisfacción el progreso que pienso haber realizado ya en la investigación de la verdad, 
y concibo tales esperanzas para el porvenir que si entre las ocupaciones que embargan 
a los hombres, puramente hombres, hay alguna que sea sólidamente buena e 
importante, me atrevo a creer que es la que yo he elegido por mía.2 

Sin embargo, puede ser que me equivoque, y que lo que tomo por oro y diamantes no 
sea, tal vez, sino un poco de cobre y de vidrio. Sé cuán sujetos estamos a engañarnos en lo 
que nos toca, y, también, cuán sospechosos deben sernos los juicios de nuestros amigos 
cuando nos son favorables. Mas con mucho gusto mostraré en este discurso cuáles son los 
caminos que he seguido yo, y representaré en él mi vida como en un cuadro, con el fin de que 
cada cual pueda juzgar de ellos y de que, al conocer por su rumor común las opiniones que a 
su propósito se tengan, sea un nuevo medio para instruirme, el cual añadiré a aquellos de los 
que acostumbro a servirme. 

Así, mi designio no es el de enseñar aquí el método que cada cual debe seguir para 
conducir bien su razón, sino solamente el de mostrar de qué suerte he tratado yo de conducir 
la mía. Quienes se meten a dar preceptos deben estimarse como más hábiles que aquellos a 
quienes se los dan, y si faltan en la menor cosa, son por ello censurables. Mas, al no proponer 
                                                             
1 Prueba de Acceso a la Universidad – Junio 2018. 
2 Prueba de acceso a la universidad – Julio 2019 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

2 
 

este escrito sino como una historia, o, si así lo preferís, como una fábula en la que, entre 
algunos ejemplos que pueden ser imitados, tal vez se hallen también muchos otros que se 
tendrá razón en no seguir, espero que sea útil para algunos sin ser perjudicial para nadie, y 
que todos me agradecerán mi franqueza. 

He sido criado en las letras desde mi infancia, y, como se me persuadió de que por su 
medio se podía adquirir un conocimiento claro y seguro de todo lo que es útil para la vida, tuve 
un deseo extremo de aprenderlas. Pero tan pronto como hube completado todo este curso de 
estudios, a cuyo término es costumbre ser recibido en el rango de los doctos, cambié 
enteramente de opinión. Pues me encontré cargado de tantas dudas y errores que me parecía 
que, tratando de instruirme, no había sacado otro provecho que el de haber descubierto cada 
vez más mi ignorancia. Y, sin embargo, estaba en una de las escuelas más célebres de 
Europa, en la que pensaba que debía haber hombres sabios, si es que los había en algún 
lugar de la tierra. En ella había aprendido todo lo que los demás aprendían, e incluso, no 
habiéndome contentado con las ciencias que se nos enseñaban, había hojeado todos los 
libros que tratan de las que se estiman como las más curiosas y más raras, que habían podido 
caer en mis manos. Además, sabía qué juicios hacían los demás sobre mí, y no veía que se 
me estimase inferior a mis condiscípulos, aunque entre ellos hubiese ya algunos a los que se 
destinaba a ocupar los puestos de nuestros maestros. Y, por último, nuestro siglo me parecía 
tan floreciente y tan fértil en buenos ingenios como lo haya sido cualquiera de los anteriores. 
Lo cual me llevó a tomarme la libertad de juzgar a todos los demás a partir de mí mismo, y de 
pensar que no había doctrina en el mundo que fuese tal como antes se me había hecho 
esperar. 

No obstante, no dejaba de estimar los ejercicios en los que uno se ocupa en las 
escuelas. Sabía que las lenguas que allí se aprenden son necesarias para la inteligencia de 
los libros antiguos; que la gentileza de las fábulas despierta el ingenio; que las acciones 
memorables de las historias lo elevan y que, al ser leídas con discreción, ayudan a formar el 
juicio; que la lectura de todos los buenos libros es como una conversación con las gentes más 
cultivadas. de los siglos pasados, que han sido sus autores, e incluso una conversación 
meditada en la que no nos descubren sino los mejores de sus pensamientos; que la 
elocuencia posee fuerzas y bellezas incomparables; que la poesía guarda primores y delicias 
muy arrebatadoras; que las matemáticas encierran invenciones muy sutiles y que pueden 
servir mucho, tanto para contentar a los curiosos como para facilitar todas las artes y disminuir 
el trabajo de los hombres; que los escritos que tratan de las costumbres contienen muchas 
enseñanzas y muchas exhortaciones a la virtud que son muy útiles; que la teología enseña a 
ganarse el cielo; que la filosofía proporciona un medio para hablar verosímilmente de todas 
las cosas y hacerse admirar por los menos sabios; que la jurisprudencia, la medicina y las 
demás ciencias aportan honores y riquezas a quienes las cultivan; y, por último, que es bueno 
haberlas examinado todas, incluso las más supersticiosas y las más falsas, a fin de conocer 
su justo valor y guardarse de ser engañado por ellas. 

Mas creía haber concedido ya bastante tiempo a las lenguas, e incluso también a la 
lectura de los libros antiguos, y a sus historias, y a sus fábulas. Pues conversar con los de 
otros siglos es casi lo mismo que viajar. Es bueno saber algo acerca de las costumbres de los 
diversos pueblos a fin de juzgar más sanamente acerca de las nuestras, y de que no 
pensemos que todo lo que va contra nuestros usos es ridículo y contrario a la razón, como 
acostumbran a hacer quienes no han visto nada. Pero cuando se emplea demasiado tiempo 
en viajar, uno se vuelve, finalmente, extranjero en su propio país; y cuando se es demasiado 
curioso de las cosas que se practicaban en los siglos pasados, normalmente se permanece 
demasiado ignorante de las que se practican en este. Aparte de que las fábulas hacen que 
imaginemos muchos acontecimientos como posibles, cuando no lo son, y que incluso las 
historias más fieles, si no cambian ni aumentan el valor de las cosas para hacerlas más dignas 
de ser leídas, al menos omiten casi siempre las circunstancias más bajas y menos ilustres. 
De donde procede que el resto no parezca tal como es, y que quienes regulan sus costumbres 
según los ejemplos que extraen de ellas estén sujetos a caer en las extravagancias de los 
paladines de nuestras novelas, y a concebir designios que sobrepasan sus fuerzas. 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

3 
 

Estimaba mucho la elocuencia, y estaba enamorado de la poesía; más pensaba que 
una y otra eran antes dones del ingenio que frutos del estudio. Aquellos cuyo razonamiento 
es el más fuerte y digieren mejor sus pensamientos, a fin de tornarlos claros e inteligibles, son 
siempre los que mejor pueden persuadir lo que proponen, aunque no hablasen más que el 
bajo bretón y jamás hubieran aprendido retórica. Y quienes dan con las invenciones más 
agradables y las saben expresar con el mayor ornato y dulzura, no dejarían de ser los mejores 
poetas aun cuando el arte poética les fuese desconocido. 

Me complacía sobre todo con las matemáticas, debido a la certeza y a la evidencia de 
sus razones; mas no notaba aún su verdadero uso, y, pensando que solo servían para las 
artes mecánicas, me asombraba de que, siendo sus fundamentos tan firmes y sólidos, no se 
hubiera edificado nada más elevado sobre ellos. Comparaba, por el contrario, los escritos de 
los antiguos paganos que tratan de las costumbres, con palacios muy soberbios y muy 
magníficos que no están edificados sino sobre arena y lodo. Elevan muy alto las virtudes, y 
las muestran como estimables, por encima de todas las cosas que hay en el mundo; mas no 
enseñan lo bastante a conocerlas, y, a menudo, lo que llaman con tan bello nombre no es 
sino insensibilidad, u orgullo, o desesperación, o un parricidio. 

Reverenciaba nuestra teología y pretendía, tanto como el que más, ganarme el cielo; 
pero, habiendo aprendido como algo muy seguro que el camino hacia él no está menos abierto 
a los más ignorantes que a los más doctos, y que las verdades reveladas que a él conducen 
están por encima de nuestra inteligencia, no habría osado someterlas a la debilidad de mis 
razonamientos, y pensaba que, para emprender su examen y tener algún éxito, era preciso 
contar con alguna asistencia extraordinaria del cielo, y ser más que hombre. 

Nada diré de la filosofía, a no ser que, viendo que ha sido cultivada por las más 
excelentes mentes que han vivido desde hace varios siglos, y que, sin embargo, nada hay en 
ella de lo que todavía no se discuta y, en consecuencia, que no sea dudoso, no poseía 
presunción bastante como para esperar abordarla mejor que los demás. Y [también diré] que, 
al considerar cuántas opiniones diversas puede haber en ella, tocantes a un mismo asunto, 
sostenidas por gentes doctas, sin que pueda haber nunca más de una sola que sea verdadera, 
reputaba casi como falso todo lo que no era sino verosímil. 

Después, por lo que hace a las otras ciencias, en tanto que toman sus principios de la 
filosofía, juzgaba que no se podía haber edificado nada que fuese sólido sobre fundamentos 
tan poco firmes. Y ni el honor ni la ganancia que prometen eran suficientes para invitarme a 
aprenderlas, pues no sentía, gracias a Dios, que mi condición me obligase a hacer de la 
ciencia mi oficio para aliviar mi fortuna. Y aunque no me jactase yo de despreciar la gloria, 
como un cínico, no obstante, tenía en muy poco a aquella que no esperaba poder adquirir 
sino con falsos títulos. Y, finalmente, en cuanto a las malas doctrinas, pensaba conocer ya 
suficientemente lo que valen como para no estar ya sujeto a ser engañado ni por las promesas 
de un alquimista, ni por las predicciones de un astrólogo, ni por las imposturas de un mago, 
ni por los artificios o la fanfarronería de quienes proclaman saber más de lo que saben. 

Por esto, tan pronto como la edad me permitió salir de la sujeción de mis preceptores, 
abandoné enteramente el estudio de las letras. Y, resolviéndome a no buscar ya más ciencia 
que la que se pudiera encontrar en mí mismo, o en el gran libro del mundo, empleé el resto 
de mi juventud en viajar, en ver cortes y ejércitos, en frecuentar a gentes de diversos humores 
y condiciones, en recoger diversas experiencias, en probarme a mí mismo en los encuentros 
que la fortuna me propuso, y, en todas partes, en hacer una reflexión tal sobre las cosas que 
se presentasen, que pudiese sacar algún provecho de ellas. Pues me parecía que podría 
encontrar mucha más verdad en los razonamientos que cada cual hace acerca de los asuntos 
que le importan, y cuyo desenlace le debe castigar inmediatamente después si ha juzgado 
mal, que en aquellos que hace un hombre de letras en su gabinete tocantes a especulaciones 
que no producen ningún efecto y que no le acarrean otras consecuencias sino que, tal vez, 
obtendrá de ellos tanta más vanidad cuanto más alejados estén del sentido común, a causa 
de que habrá debido emplear tanto más ingenio y artificio para tratar de tornarlos verosímiles. 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

4 
 

Y siempre tenía un deseo extremo de aprender a distinguir lo verdadero de lo falso para ver 
claro en mis acciones y caminar con seguridad en esta vida. 

Es verdad que mientras no hacía otra cosa que considerar las costumbres de los 
demás hombres, apenas encontraba algo que me diera seguridad, y que observaba en ellas 
casi tanta diversidad como la que antes había advertido entre las opiniones de los filósofos. 
De suerte que el mayor provecho que sacaba de esto consistía en que, al ver muchas cosas 
que, aun cuando nos parecen muy extravagantes y ridículas, no dejan de ser comúnmente 
aceptadas y aprobadas por otros grandes pueblos, aprendía a no creer demasiado firmemente 
nada que me hubiese sido inculcado solo por el ejemplo y la costumbre; y así, poco a poco, 
me libraba de muchos errores que pueden ofuscar nuestra luz natural y tornarnos menos 
capaces de escuchar la razón. Mas después de que hube empleado algunos años en estudiar 
así en el libro del mundo, y en tratar de adquirir alguna experiencia, tomé un día la resolución 
de estudiar también en mí mismo y de emplear todas las fuerzas de mi ingenio en elegir los 
caminos que debía seguir. Lo cual me resultó mucho mejor, me parece, que si jamás me 
hubiese alejado de mi país ni de mis libros. 

 

SEGUNDA PARTE 

 

Estaba entonces en Alemania, a donde me había llamado la ocasión de las guerras que aún 
no han terminado; y cuando volvía al ejército tras la coronación del emperador, el comienzo 
del invierno me detuvo en un cuartel, donde, no encontrando ninguna conversación que me 
distrajese, y no teniendo, felizmente, por lo demás, ningunas preocupaciones ni pasiones que 
me turbasen, me pasaba todo el día encerrado solo en una habitación caldeada por una 
estufa, donde disponía de todo el ocio para dar vueltas a mis pensamientos. Entre los cuales, 
uno de los primeros fue el de considerar que, a menudo, no hay tanta perfección en las obras 
compuestas de varias piezas y hechas por mano de diversos maestros, como en aquellas 
otras en las que ha trabajado uno solo. Así, vemos que los edificios que ha emprendido y 
llevado a término un solo arquitecto suelen ser más bellos y estar mejor ordenados que 
aquellos otros que varios han tratado de recomponer sirviéndose de viejos muros edificados 
antes para otros fines. Así, esas ciudades antiguas que, al no haber sido al principio sino 
aldeas, se han convertido, por la sucesión del tiempo, en grandes ciudades, están 
habitualmente tan mal acompasadas, en comparación con esas plazas regulares que un 
ingeniero traza en un llano según su fantasía, que aun cuando, considerando cada uno de sus 
edificios aparte, a menudo encontramos tanto o más arte que en los de los otros, no obstante, 
viendo cómo están ordenados —aquí uno grande, allá otro pequeño—, y cómo tornan las 
calles curvas y desiguales, se diría que ha sido antes la fortuna que la voluntad de algunos 
hombres que usan de la razón lo que los ha dispuesto así. Y si se considera, sin embargo, 
que en todo tiempo ha habido algunos oficiales que han tenido a su cargo velar por que los 
edificios de los particulares sirviesen al ornamento de lo público, se conocerá bien que es 
difícil hacer cosas muy acabadas cuando no se trabaja sino sobre las obras de otro. Así, me 
imaginaba yo que los pueblos que, habiendo sido antaño semisalvajes y no habiéndose 
civilizado sino poco a poco, no han hecho sus leyes más que a medida que el malestar 
[provocado por] los crímenes y las querellas les ha constreñido a ello, no podrían estar tan 
bien ordenados políticamente como aquellos que, desde el momento en que se reunieron en 
asamblea por primera vez, han observado las constituciones de algún legislador prudente. Al 
igual que es muy cierto que el estado de la verdadera religión, cuyas ordenanzas ha hecho 
Dios solo, debe estar incomparablemente mejor regulado que todos los demás. Y por hablar 
de las cosas humanas, creo que si Esparta ha sido muy floreciente antaño, ello no ha sido a 
causa de la bondad de cada una de sus leyes en particular, dado que muchas eran muy 
extrañas e incluso contrarias a las buenas costumbres, sino a causa de que, no habiendo sido 
inventadas sino por uno solo, todas tendían al mismo fin. Y así, pensaba que las ciencias de 
los libros, al menos aquellas cuyas razones no son más que probables y no poseen ninguna 
demostración, al haberse compuesto y engrosado poco a poco con las opiniones de muchas 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

5 
 

personas diversas, no se acercan tanto a la verdad como los simples razonamientos que 
puede hacer naturalmente un hombre de buen sentido en lo tocante a las cosas que se 
presentan. Y así, todavía pensaba yo que, puesto que todos hemos sido niños antes de ser 
hombres, y durante mucho tiempo hemos tenido que ser gobernados por nuestros apetitos y 
nuestros preceptores —los cuales, a menudo, eran contrarios unos a otros—, y puesto que ni 
unos ni otros nos aconsejaban, tal vez, siempre lo mejor, es casi imposible que nuestros juicios 
sean tan puros, ni tan sólidos, como lo habrían sido si hubiésemos tenido el uso entero de 
nuestra razón desde el momento de nuestro nacimiento y jamás hubiésemos sido conducidos 
sino por ella. 

Es verdad que no vemos que se derriben todas las casas de una ciudad por el solo 
designio de rehacerlas de otra manera y de hacer sus calles más bellas; mas vemos bien que 
muchos hacen derribar las suyas para reconstruirlas, y que a veces, incluso, son constreñidos 
a ello cuando corren el peligro de derrumbarse y sus fundamentos no son bien firmes. Ante 
este ejemplo, me persuadí de que, verdaderamente, era poco probable que un particular 
formase el designio de reformar un Estado cambiándolo todo en él desde sus fundamentos y 
derribándolo para volver a alzarlo; ni siquiera tampoco el de reformar el cuerpo de las ciencias, 
o el orden establecido en las escuelas para enseñarlas; sino que, por lo que hace a todas las 
opiniones que había aceptado hasta entonces en mi creencia, nada podía hacer que fuese 
mejor que emprender, de una vez por todas, despojarme de ellas, a fin de cambiarlas después 
por otras mejores o de quedarme con las mismas cuando las hubiera ajustado al rasero de la 
razón. Y creí firmemente que, por este medio, conseguiría conducir mi vida mucho mejor que 
si edificase solo sobre viejos fundamentos y me apoyase únicamente en los principios de que 
me había dejado persuadir en mi juventud sin haber examinado jamás si eran verdaderos. 
Pues aunque notase en esto diversas dificultades, sin embargo no carecían de remedio, ni 
eran comparables a las que se hallan en la reforma de las menores cosas que tocan a lo 
público. Estos grandes cuerpos, una vez abatidos, son demasiado difíciles de levantar, o 
incluso de mantener, cuando han sido sacudidos, y sus caídas no pueden ser sino muy rudas. 
Después, en cuanto a sus imperfecciones, si es que tienen alguna —y la sola diversidad que 
se da entre ellos es suficiente para asegurar que muchos la tienen—, el uso las ha suavizado, 
sin duda, mucho; e incluso ha evitado o corregido insensiblemente muchas que no se pueden 
atajar tan bien con la prudencia. Y, por último, son casi siempre más soportables de lo que lo 
sería su cambio, de la misma manera que las vías reales que serpentean entre montañas se 
vuelven poco a poco tan lisas y cómodas, a fuerza de ser frecuentadas, que es mucho mejor 
seguirlas que intentar ir más derecho escalando las rocas y descendiendo hasta el fondo de 
los precipicios. 

Por ello, no podría yo aprobar en modo alguno a esos humores enredadores e 
inquietos que, no habiendo sido llamados ni por su cuna ni por su fortuna al manejo de los 
asuntos públicos, nunca dejan de hacer en ellos, en idea, alguna nueva reforma. Y si pensase 
que hay en este escrito la menor cosa por la que se pudiera sospechar en mí esta locura, me 
afligiría mucho sufrir que fuese publicado. Mi designio jamás se ha extendido más allá de 
intentar reformar mis propios pensamientos y edificar sobre un fondo que es del todo mío. Y 
si, habiéndome satisfecho bastante mi obra, os muestro aquí el modelo, no por ello pretendo 
aconsejar a nadie su imitación. Aquellos entre quienes Dios ha repartido mejor sus gracias, 
tal vez tengan designios más elevados; mas mucho me temo que este no sea ya sino 
demasiado atrevido para muchos. La sola resolución de deshacerse de todas las opiniones 
que anteriormente han sido aceptadas como creencia propia no es un ejemplo que todos 
deban seguir; y el mundo casi no se compone más que de dos suertes de ingenios a los que 
ello no les conviene en modo alguno. A saber, de aquellos que creyéndose más hábiles de lo 
que son, no pueden impedir precipitar sus juicios, ni tienen bastante paciencia para conducir 
por orden todos sus pensamientos; de aquí procede el que, si se hubiesen tomado una vez la 
libertad de dudar de los principios que han aceptado, y de apartarse del camino común, jamás 
podrían encontrar el sendero que es preciso tomar para ir más recto, y permanecerían 
extraviados toda su vida. Después, de aquellos que, teniendo bastante razón, o modestia, 
como para juzgar que son menos capaces de distinguir lo verdadero de lo falso que algunos 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

6 
 

otros por los que pueden ser instruidos, deben contentarse más bien con seguir las opiniones 
de esos otros, y no buscar ellos mismos otras mejores. 

Y por lo que a mí se refiere, sin duda habría sido del número de estos últimos si nunca 
hubiese tenido más que un solo maestro, o si no hubiese sabido de las diferencias que ha 
habido en todo tiempo entre las opiniones de los más doctos. Mas habiendo aprendido desde 
el colegio que nada se podría imaginar tan extraño y tan poco creíble que no haya sido dicho 
por alguno de los filósofos, y luego, habiendo reconocido al viajar que todos aquellos que 
tienen opiniones muy contrarias a las nuestras no por ello son bárbaros ni salvajes, sino que 
muchos usan la razón tanto o más que nosotros; y habiendo considerado cuán diferente se 
hace un mismo hombre, con su mismo ingenio, al ser criado desde su infancia entre franceses 
o entre alemanes, de lo que sería si hubiese vivido siempre entre chinos o caníbales; y cómo, 
hasta en las modas de nuestros vestidos, la misma cosa que nos ha gustado hace diez años, 
y que quizás nos guste aún dentro de otros diez, nos parece ahora extravagante y ridícula, de 
suerte que es mucho más la costumbre y el ejemplo lo que nos persuade, y no conocimiento 
cierto alguno, y que, sin embargo, la pluralidad de voces no es una prueba que valga algo por 
lo que hace a las verdades un poco difíciles de descubrir, a causa de que es mucho más 
verosímil que un hombre solo las haya encontrado, y no todo un pueblo; no podía yo elegir a 
nadie cuyas opiniones me pareciera que debían ser preferidas a las de los demás, y me vi 
como obligado a emprender yo mismo mi propia conducción. 

Mas, como un hombre que camina solo y en las tinieblas, me resolví a ir tan 
lentamente, y a usar de tanta circunspección en todas las cosas, que, si solo avanzaba muy 
poco, me guardaría mucho, al menos, de caer. Ni siquiera quise comenzar a rechazar 
completamente ninguna de mis opiniones que hubiese podido deslizarse antaño en mi 
creencia no habiendo sido introducida en ella por la razón, sin haber empleado previamente 
bastante tiempo en hacer el proyecto de la obra que emprendía y en buscar el verdadero 
método para llegar al conocimiento de todas las cosas de que mi mente fuese capaz. 

Había estudiado un poco, siendo más joven, entre las partes de la filosofía, la lógica, 
y, en matemáticas, el análisis de los geómetras y el álgebra, tres artes o ciencias que parecían 
deber contribuir en algo a mi designio. Pero, examinándolas, advertí que, en la lógica, sus 
silogismos y la mayor parte del resto de sus instrucciones sirven más para explicar a otros las 
cosas que se saben, o incluso, como en el arte de Lulio, para hablar, sin juicio, de las que se 
ignoran, que para aprenderlas. Y aunque contiene, en efecto, muchos preceptos muy 
verdaderos y muy buenos, hay, no obstante, tantos otros mezclados con ellos, los cuales son 
o perjudiciales o superfluos, que separar unos de otros es casi tan dificultoso como sacar una 
Diana o una Minerva de un bloque de mármol en el que aún no hay nada esbozado. Después, 
por lo que hace al análisis de los antiguos y al álgebra de los modernos, aparte de que no se 
extienden sino a materias muy abstractas y que no parecen de utilidad alguna, el primero está 
siempre tan restringido a la consideración de las figuras, que no puede ejercitar el 
entendimiento sin fatigar mucho la imaginación; y, en el segundo, nos hemos sometido hasta 
tal punto a ciertas reglas y a ciertas cifras, que se ha hecho de él un arte confuso y oscuro, 
que embrolla el ingenio, y no una ciencia que lo cultiva. Lo cual fue causa de que pensase yo 
que era preciso buscar algún otro método que, conservando las ventajas de estos tres, 
estuviese exento de sus defectos. Y como la multitud de leyes sirve muy a menudo de 
disculpa a los vicios, siendo un estado mucho mejor regido cuando hay pocas, pero 
muy estrictamente observadas, así también, en lugar del gran número de preceptos que 
encierra la lógica, creí que me bastarían los cuatro siguientes, supuesto que tomase 
una firme y constante resolución de no dejar de observarlos una vez siquiera. 

Fue el primero no admitir como verdadera cosa alguna, como no supiese con 
evidencia que lo es; es decir, evitar cuidadosamente la precipitación y la prevención, y 
no comprender en mis juicios nada más que lo que se presentase tan clara y 
distintamente a mi espíritu, que no hubiese ninguna ocasión de ponerlo en duda. 

El segundo, dividir cada una de las dificultades que examinare en cuantas partes 
fuere posible y en cuantas requiriese su mejor solución. 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

7 
 

El tercero, conducir ordenadamente mis pensamientos, empezando por los 
objetos más simples y más fáciles de conocer, para ir ascendiendo poco a poco, 
gradualmente, hasta el conocimiento de los más compuestos, e incluso suponiendo un 
orden entre los que no se preceden naturalmente. 

Y el último, hacer en todos unos recuentos tan integrales y unas revisiones tan 
generales, que llegase a estar seguro de no omitir nada3. 

Estas largas cadenas de razones, totalmente simples y fáciles, de que acostumbran a 
servirse los geómetras para llegar a sus demostraciones más difíciles, me habían 
proporcionado la ocasión de imaginar que todas las cosas que pueden caer bajo el 
conocimiento de los hombres se siguen mutuamente de la misma manera, y que, solamente 
con tal de que nos abstengamos de aceptar como verdadera ninguna que no lo sea, y de que 
guardemos siempre el orden que es preciso para deducir unas de otras, no puede haberlas 
tan alejadas que no lleguemos finalmente a ellas, ni tan ocultas que no las descubramos. Y 
no me fue muy penoso buscar por cuáles era preciso comenzar, pues sabía ya que había que 
hacerlo por las más simples y las más fáciles de conocer. Y, considerando que, entre todos 
aquellos que han investigado anteriormente la verdad en las ciencias, solo los matemáticos 
han podido hallar algunas demostraciones, es decir, algunas razones ciertas y evidentes, no 
dudaba de que no fuese por las mismas que ellos han examinado, aunque no esperaba de 
ello ninguna otra utilidad, sino que acostumbrasen a mi ingenio a alimentarse de verdades y 
a no contentarse con falsas razones. Mas no por esto formé el designio de intentar aprender 
todas estas ciencias particulares que comúnmente son llamadas matemáticas; y  viendo que, 
a pesar de que sus objetos sean diferentes, no dejan de concordar todas ellas en que no 
consideran en aquellos otra cosa que las diferentes relaciones o proporciones que en ellos se 
dan, pensé que era preferible que examinase tan solo estas proporciones en general, y sin 
suponerlas más que en las materias que sirviesen para hacerme su conocimiento más 
cómodo; incluso también sin restringirlas a ellas en manera alguna, a fin de poderlas aplicar 
después tanto mejor a todas las otras con que conviniesen. Luego, habiendo advertido que, 
para conocerlas, en ocasiones me sería preciso considerar cada una en particular, y, a veces, 
solamente retenerlas o comprender muchas conjuntamente, pensé que, para considerarlas 
mejor en particular, las debía suponer en las líneas, debido a que no encontraba nada más 
simple, ni que pudiese representar a mi imaginación y a mis sentidos más distintamente; mas 
[pensé] que para retenerlas, o comprender muchas de ellas conjuntamente, era menester que 
las explicase por algunas cifras, las más cortas que fuese posible; y que, por este medio, 
tomaría todo lo mejor del análisis geométrico y del álgebra, y corregiría todos los defectos del 
uno por el otro. 

Así, en efecto, me atrevo a decir que la exacta observación de estos pocos preceptos 
que había elegido, medio tal facilidad para desembrollar todas las cuestiones a las que se 
extienden estas dos ciencias, que en dos o tres meses que empleé en examinarlas, habiendo 
comenzado por las más simples y más generales, y siendo cada verdad que hallaba una regla 
que me servía después para encontrar otras, no solo llegué al fondo de muchas que antaño 
había juzgado yo muy difíciles, sino que también me pareció, hacia el final, que podía 
determinar, incluso en las que ignoraba, por qué medios, y hasta dónde, era posible 
resolverlas. A propósito de lo cual, tal vez, no os parezca que soy yo demasiado vano, si 
consideráis que, no habiendo sino una verdad de cada cosa, quienquiera que la encuentre 
sabe tanto de ella como se puede saber, y que, por ejemplo, un niño instruido en aritmética, 
al haber hecho una adición según las reglas de esta, puede estar seguro de haber hallado, en 
lo tocante a la suma que examina, todo lo que la mente humana podría hallar en ella. Pues, 
finalmente, el método que enseña a seguir el verdadero orden, y a enumerar exactamente 
todas las circunstancias de lo que se busca, contiene todo lo que proporciona certeza a las 
reglas de la aritmética. 

Pero lo que más me contentaba de este método era que, por él, estaba seguro de usar 
en todo de mi razón, si no perfectamente, al menos lo mejor que estaba en mi poder. Aparte 
                                                             
3 Prueba de acceso a la universidad – Julio 2015 / Septiembre 2020 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

8 
 

de que sentía, practicándolo, que mi mente se acostumbraba poco a poco a concebir más 
neta y más distintamente sus objetos, y de que, al no haberlo sujetado a ninguna materia 
particular, me prometía aplicarlo tan útilmente a las dificultades de las demás ciencias como 
lo había aplicado a las del álgebra. No es que, por esto, me atreviese a emprender primero el 
examen de todas las que se presentasen, pues esto mismo habría sido contrario al orden que 
[dicho método] prescribe. Sino que, habiendo advertido que todos sus principios deben ser 
tomados en préstamo de la filosofía, en la cual aún no encontraba ninguno que fuera cierto, 
pensaba que era preciso, ante todo, que tratase de establecer en ella algunos que lo fueran, 
y que, siendo esta la cosa más importante del mundo, y en la que la precipitación y la 
prevención eran lo que más se había de temer, no debía intentar llevar esto a cabo sin haber 
alcanzado una edad mucho más madura que la de veintitrés años, que era la que entonces 
tenía yo, ni sin haber empleado antes mucho tiempo en prepararme para ello, tanto 
desenraizando de mi mente todas las malas opiniones que había aceptado antes de este 
tiempo, como acumulando muchas experiencias para que después fuesen la materia de mis 
razonamientos, y ejercitándome siempre en el método que me había prescrito, a fin de 
afianzarme en él cada vez más. 

 

CUARTA PARTE 
 

No sé si os debo entretener con las primeras meditaciones que he hecho, pues son tan 
metafísicas y tan poco comunes que tal vez no sean del gusto de todo el mundo. Y, sin 
embargo, a fin de que se pueda juzgar si los fundamentos que he tomado son lo bastante 
firmes, me veo, de alguna manera, forzado a hablar de ellas. Desde hacía mucho tiempo, 
había observado yo que, por lo que se refiere a las costumbres, en ocasiones es preciso 
seguir opiniones que sabemos muy inciertas, igual que si fueran indudables, como más arriba 
ha sido dicho; mas, puesto que entonces deseaba vacar solamente a la investigación de la 
verdad, pensé que era menester que hiciese todo lo contrario y que rechazase, como 
absolutamente falso, todo aquello en lo que pudiera imaginar la menor duda, para ver si, 
después, quedaría algo en mi creencia que fuese enteramente indudable. Así, a causa de que 
nuestros sentidos nos engañan a veces, quise suponer que no había cosa alguna que fuese 
tal como ellos nos la hacen imaginar. Y, puesto que hay hombres que se equivocan al razonar, 
incluso en lo tocante a las más simples materias de geometría, y cometen paralogismos en 
ellas, juzgando que yo estaba sujeto a errar tanto como cualquier otro, rechacé como falsas 
todas las razones que había tomado anteriormente por demostraciones. Y, finalmente, 
considerando que todos los pensamientos, los mismos que tenemos estando despiertos, 
pueden también venirnos cuando dormimos, sin que entonces haya alguno que sea 
verdadero, me resolví a fingir que todas las cosas que hasta entonces habían entrado en mi 
mente no eran más verdaderas que las ilusiones de mis sueños.  

Pero advertí luego que, queriendo yo pensar, de esa suerte, que todo es falso, 
era necesario que yo, que lo pensaba, fuese alguna cosa; y observando que esta 
verdad: «yo pienso, luego soy», era tan firme y segura que las más extravagantes 
suposiciones de los escépticos no son capaces de conmoverla, juzgué que podía 
recibirla, sin escrúpulo, como el primer principio de la filosofía que andaba buscando. 

Examiné después atentamente lo que yo era, y viendo que podía fingir que no 
tenía cuerpo alguno y que no había mundo ni lugar alguno en el que yo me encontrase, 
pero que no podía fingir por ello que no fuese, sino al contrario, por lo mismo que 
pensaba en dudar de la verdad de las otras cosas, se seguía muy cierta y evidentemente 
que yo era, mientras que, con sólo dejar de pensar, aunque todo lo demás que había 
imaginado fuese verdad, no tenía ya razón alguna para creer que yo era, conocí por ello 
que yo era una sustancia cuya esencia y naturaleza toda es pensar, y que no necesita, 
para ser, de lugar alguno, ni depende de cosa alguna material; de suerte que este yo, 
es decir, el alma por la cual yo soy lo que soy, es enteramente distinta del cuerpo y 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

9 
 

hasta más fácil de conocer que éste, y, aunque el cuerpo no fuese, el alma no dejaría 
de ser cuanto es.4 

Tras esto, consideré en general lo que se le requiere a una proposición para ser 
verdadera y cierta; puesto que acababa de encontrar una que sabía que era tal, pensé que 
debía saber también en qué consiste esta certeza. Y habiendo observado que absolutamente 
nada hay en esto: yo pienso, luego yo soy, que me asegure que digo la verdad, salvo que veo 
muy claramente que, para pensar, es preciso ser, juzgué que podía tomar por regla general 
que todas las cosas que concebimos muy clara y muy distintamente son verdaderas, pero que 
solamente hay alguna dificultad en señalar bien cuáles son las que concebimos distintamente. 

Al reflexionar, a continuación de lo anterior, acerca de que yo dudaba y que, en 
consecuencia, mi ser no era del todo perfecto, pues veía claramente que conocer era una 
perfección mayor que dudar, se me ocurrió indagar de dónde había aprendido yo a pensar en 
algo más perfecto de lo que yo era; y conocí de manera evidente que debía ser a partir de 
alguna naturaleza que fuera en efecto más perfecta. Por lo que hace a los pensamientos que 
tenía yo de muchas otras cosas fuera de mí, como el cielo, la tierra, la luz, el calor y mil otras, 
no me inquietaba tanto saber de dónde venían, pues no observando nada en ellas que me 
pareciese hacerlas superiores a mí, podía creer que, si eran verdaderas, eran dependientes 
de mi naturaleza en tanto que esta poseía alguna perfección; y si no lo eran, que yo las obtenía 
de la nada, es decir, que estaban en mí porque era yo defectuoso. Mas no podía suceder lo 
mismo con la idea de un ser más perfecto que el mío; haberla obtenido de la nada era algo 
manifiestamente imposible. Y, puesto que no hay menos repugnancia en que lo más perfecto 
sea una consecuencia y algo que depende de lo menos perfecto, de la que hay en que de 
nada proceda algo, no la podía obtener tampoco de mí mismo. De manera que quedaba que 
hubiese sido puesta en mí por una naturaleza que fuese verdaderamente más perfecta que 
yo, y que incluso tuviese en sí todas las perfecciones de las que podía tener yo alguna idea, 
es decir, por explicarme con una palabra, que fuese Dios. A lo cual añadía yo que, puesto que 
conocía algunas perfecciones que yo no poseía, no era yo el solo ser que existía (usaré aquí 
libremente, si me lo permitís, las palabras de la Escuela), sino que era preciso, de necesidad, 
que hubiese algún otro más perfecto del que yo dependiese y del que hubiese adquirido todo 
lo que yo tenía. Pues si yo hubiese sido solo e independiente de todo otro, de suerte que 
hubiese obtenido de mí mismo todo este poco que yo participaba del ser perfecto, habría 
podido obtener de mí, por la misma razón, todo el excedente que sabía me faltaba, y, así, ser 
yo mismo infinito, eterno, inmutable, omnisciente, omnipotente y, en fin, poseer todas las 
perfecciones que podía observar que se dan en Dios. Pues, según los razonamientos que 
acabo de hacer, para conocer la naturaleza de Dios tanto como la mía era capaz de hacerlo, 
no tenía sino que considerar, a propósito de todas las cosas de las que hallaba en mí alguna 
idea, si era perfección, o no, poseerlas, y estaba seguro de que ninguna de las que marcaban 
alguna imperfección se daba en él, pero que todas las demás sí se daban. Así, veía que la 
duda, la inconstancia, la tristeza y las cosas semejantes a estas no podían darse en él, puesto 
que yo mismo habría estado muy contento si hubiese estado exento de ellas. Luego, además 
de esto, tenía yo las ideas de muchas cosas sensibles y corpóreas, pues, aunque supusiese 
que soñaba y que todo lo que veía o imaginaba era falso, no podía negar, no obstante, que 
esas ideas estuviesen verdaderamente en mi pensamiento. Mas, puesto que ya había 
conocido en mí muy claramente que la naturaleza inteligente es distinta de la corpórea, 
considerando que toda composición da testimonio de la dependencia, y que la dependencia 
es, manifiestamente, un defecto, juzgué a partir de ahí que en Dios no podía ser una 
perfección estar compuesto de estas dos naturalezas, y que, en consecuencia, no lo estaba, 
sino que, si había cuerpos en el mundo, o bien algunas inteligencias, u otras naturalezas que 
no fuesen del todo perfectas, su ser debía depender de su potencia, de tal suerte que no 
podían subsistir sin él ni un solo momento. 

Quise buscar, tras esto, otras verdades, y habiéndome propuesto el objeto de los 
geómetras, el cual concebía yo como un cuerpo continuo, o como un espacio indefinidamente 
extenso en longitud, anchura y altura o profundidad, divisible en diversas partes que podían 
tener diversas figuras y tamaños, y ser movidas o traspuestas de todas las maneras, pues los 
                                                             
4 Prueba de acceso a la universidad – Julio 2017 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

10 
 

geómetras suponen todo esto en su objeto, recorrí algunas de sus demostraciones más 
simples. Y habiendo advertido que esta gran certeza, que todo el mundo les atribuye, no está 
fundada sino en que se las concibe de manera evidente, según la regla que antes he dicho, 
advertí también que en ellas no había nada en absoluto que me asegurase de la existencia 
de su objeto. Pues, por ejemplo, veía bien que, al suponer un triángulo, era preciso que sus 
tres ángulos fuesen iguales a dos rectos, pero no por ello veía yo algo que me asegurase de 
que en el mundo hubiera triángulo alguno. Mientras que, al volver a examinar la idea que tenía 
yo de un ser perfecto, hallaba que la existencia estaba comprendida en ella, de la misma 
manera que está comprendida en la de un triángulo que sus tres ángulos son iguales a dos 
rectos, o, en la de una esfera, que todas sus partes son equidistantes de su centro, o incluso 
aún más evidentemente; y que, en consecuencia, que Dios, que es este ser perfecto, es o 
existe, es por lo menos tan cierto como pueda serlo cualquier demostración de la geometría. 

Pero lo que hace que haya muchos que se persuaden de que hay dificultad en 
conocerle, e incluso también en conocer lo que es su [propia] alma, es que no elevan jamás 
su ánimo más allá de las cosas sensibles, y que están hasta tal punto acostumbra dos a no 
considerar nada sino imaginándolo —lo cual es una manera de pensar particular para las 
cosas materiales—, que todo lo que no es imaginable les parece no ser inteligible. Esto se 
pone bastante de manifiesto en que incluso los filósofos tienen por una máxima, en las 
Escuelas, que no hay nada en el entendimiento que no haya estado primeramente en el 
sentido, donde, no obstante, es cierto que las ideas de Dios y del alma jamás han estado. Y 
me parece que quienes quieren usar su imaginación para comprenderlas hacen lo mismo que 
si, para oír los sonidos, u oler los olores, se quisiesen servir de sus ojos. Aunque hay en ello 
esta diferencia: que el sentido de la vista no nos asegura menos de la verdad de sus objetos 
de lo que lo hacen los del olfato o el oído, mientras que ni nuestra imaginación ni nuestros 
sentidos podrían asegurarnos nunca de cosa alguna si nuestro entendimiento no interviene 
en ello. 

 
En fin, si aún hay hombres que no estén lo bastante persuadidos de la existencia de 

Dios y de su alma por las razones que he aportado yo, quiero que sepan que todas las otras 
cosas, de las que tal vez piensan que están más seguros, como de tener un cuerpo, y de que 
hay astros, y una tierra, y otras cosas semejantes, son menos ciertas. Pues, aunque se tenga 
una seguridad moral acerca de estas cosas, la cual es tal que parece que, a menos de ser 
extravagante, no se puede dudar de ellas, sin embargo, tampoco, a menos que se sea poco 
razonable, cuando es cuestión de una certeza metafísica, se puede negar que haya motivos 
—los bastantes como para no estar enteramente seguros— para haber advertido que se 
puede, de la misma manera, imaginar, estando dormido, que se tiene otro cuerpo, y que se 
ven otros astros, y otra tierra, sin que haya nada de ello. Pues, ¿de dónde se sabe que los 
pensamientos que nos vienen en sueños son más falsos que los otros, dado que a menudo 
no son menos vivos y expresos? Y que los mejores ingenios estudien este asunto cuanto 
gusten; yo no creo que puedan dar ninguna razón que sea suficiente para eliminar esta duda 
si no presuponen la existencia de Dios. Pues, en primer lugar, esto mismo que he tomado yo 
antes por una regla, a saber, que todas las cosas que concebimos muy claramente y muy 
distintamente son verdaderas, no está asegurado sino porque Dios es o existe, y porque es 
un ser perfecto, y porque todo lo que hay en nosotros procede de él. De donde se sigue que 
nuestras ideas o nociones, pues que son cosas reales y proceden de Dios, en todo aquello 
en lo que son claras y distintas, no pueden ser, en eso, sino verdaderas. De suerte que si, 
muy a menudo, las tenemos que contienen falsedad, esto no puede ser sino en aquellas que 
tienen algo de confuso y oscuro, a causa de que, en esto, participan de la nada, es decir, que 
son en nosotros así de confusas solo porque no somos del todo perfectos. Y es evidente que 
no hay menos repugnancia en que la falsedad o la imperfección, en tanto que tal, proceda de 
Dios, de la que hay en que la verdad o la perfección proceda de la nada. Mas si no supiéramos 
que todo lo que hay en nosotros de real y de verdadero procede de un ser perfecto e infinito, 
por claras y distintas que fuesen nuestras ideas, no tendríamos ninguna razón que nos 
asegurase de que tendrían la perfección de ser verdaderas. 

Ahora bien, una vez que el conocimiento de Dios y del alma nos ha hecho así [estar] 
ciertos de esta regla, es bien fácil conocer que las ensoñaciones que imaginamos estando 



DESCARTES  DISCURSO DEL MÉTODO 

11 
 

dormidos no deben, en manera alguna, llevarnos a dudar de la verdad de los pensamientos 
que tenemos estando despiertos. Pues si sucediese, incluso durmiendo, que se tuviese 
alguna idea muy distinta —como si, por ejemplo, un geómetra inventase alguna nueva 
demostración—, el sueño no impediría que fuese verdadera. Y en cuanto al error más habitual 
de nuestros sueños, consistente en que nos representan diversos objetos de la misma manera 
que lo hacen nuestros sentidos exteriores, no importa que nos proporcione la ocasión de 
desconfiar de la verdad de tales ideas, ya que estas también pueden engañarnos bastante a 
menudo sin que durmamos —como cuando quienes tienen ictericia lo ven todo de color 
amarillo, o [como cuando] los astros u otros cuerpos muy alejados nos parecen mucho más 
pequeños de lo que son—. Pues, en fin, ya sea que velemos, ya que durmamos, jamás 
debemos dejarnos persuadir sino por la evidencia de nuestra razón. Y se ha de observar que 
digo de nuestra razón, y no de nuestra imaginación ni de nuestros sentidos. Al igual que, 
aunque vemos el sol muy claramente, no por ello debemos juzgar que sea del tamaño como 
lo vemos. Y bien podemos imaginar distintamente una cabeza de león sobre el cuerpo de una 
cabra sin que sea preciso concluir por ello que en el mundo haya quimeras; pues la razón no 
nos dicta que lo que vemos o imaginamos así sea verdadero, sino que nos dicta que todas 
nuestras ideas o nociones deben tener algún fundamento de verdad. Pues no sería posible 
que Dios, que es del todo perfecto y verdadero, las hubiese puesto en nosotros sin esto. Y 
dado que nuestros razonamientos no son jamás, durante el sueño, tan evidentes ni tan enteros 
como durante la vigilia, aun cuando a veces nuestras imaginaciones sean entonces tanto o 
más vivas y expresas, ella nos dicta también que nuestros pensamientos, no pudiendo ser 
todos verdaderos, pues no somos enteramente perfectos, lo que poseen de verdad debe 
encontrarse, infaliblemente, en aquellos que tenemos estando despiertos, más bien que en 
nuestros sueños. 

 


