DESCARTES DISCURSO DEL METODO

RENE DESCARTES. DISCURSO DEL METODO: PARA BIEN CONDUCIR LA RAZON Y
BUSCAR LA VERDAD EN LAS CIENCIAS

PRIMERA PARTE

El buen sentido es la cosa mejor repartida del mundo, pues cada cual piensa que posee
tan buena provisién de él, que aun los mas descontentadizos respecto a cualquier otra
cosa no suelen apetecer mas del que ya tienen. En lo cual no es verosimil que todos se
enganen, sino que mas bien esto demuestra que la facultad de juzgar y distinguir lo
verdadero de lo falso, que es propiamente lo que llamamos buen sentido o razon, es
naturalmente igual en todos los hombres; y, por lo tanto, que la diversidad de nuestras
opiniones no proviene de que unos sean mas razonables que otros, sino tan solo de
que dirigimos nuestros pensamientos por derroteros diferentes y no consideramos las
mismas cosas. No basta, en efecto, tener el ingenio bueno; lo principal es aplicarlo bien.
Las almas mas grandes son capaces de los mayores vicios, como de las mayores
virtudes; y los que andan muy despacio pueden llegar mucho mas lejos, si van siempre
por el camino recto, que los que corren, pero se apartan de él. '

En cuanto a mi, jamas he presumido de que mi ingenio fuese, en nada, mas perfecto
que los del comun; incluso, a menudo, he anhelado tener el pensamiento tan pronto, o la
imaginacion tan neta y distinta, o la memoria tan amplia, o tan presente, como algunos otros.
Y no sé de otras cualidades, aparte de estas, que sirvan para la perfeccién del ingenio. Pues
por lo que hace a la razén, o al sentido, en tanto que es la Unica cosa que nos hace hombres
y nos distingue de las bestias, quiero creer que se da toda entera en cada cual, y seguir en
esto la opinion comun de los filosofos, que dicen que no hay mas y menos sino entre los
accidentes, pero no entre las formas, o naturalezas, de los individuos de una misma especie.

Pero, sin temor, puedo decir, que creo que fue una gran ventura para mi el
haberme metido desde joven por ciertos caminos, que me han llevado a ciertas
consideraciones y maximas, con las que he formado un método, en el cual paréceme
que tengo un medio para aumentar gradualmente mi conocimiento y elevarlo poco a
poco hasta el punto mas alto a que la mediocridad de mi ingenio y la brevedad de mi
vida puedan permitirle llegar. Pues tales frutos he recogido ya de ese método que aun
cuando en el juicio que sobre mi mismo hago procuro siempre inclinarme del lado de
la desconfianza mejor que del de la presuncién, y aunque al mirar con animo filoséfico
las distintas acciones y empresas de los hombres no hallo casi ninguna que no me
parezca vana e inutil, sin embargo, no deja de producir en mi una extremada
satisfaccion el progreso que pienso haber realizado ya en la investigacion de la verdad,
y concibo tales esperanzas para el porvenir que si entre las ocupaciones que embargan
a los hombres, puramente hombres, hay alguna que sea sélidamente buena e
importante, me atrevo a creer que es la que yo he elegido por mia.?

Sin embargo, puede ser que me equivoque, y que lo que tomo por oro y diamantes no
sea, tal vez, sino un poco de cobre y de vidrio. Sé cuan sujetos estamos a engafiarnos en lo
que nos toca, y, también, cuan sospechosos deben sernos los juicios de nuestros amigos
cuando nos son favorables. Mas con mucho gusto mostraré en este discurso cuales son los
caminos que he seguido yo, y representaré en él mi vida como en un cuadro, con el fin de que
cada cual pueda juzgar de ellos y de que, al conocer por su rumor comun las opiniones que a
su proposito se tengan, sea un nuevo medio para instruirme, el cual afiadiré a aquellos de los
que acostumbro a servirme.

Asi, mi designio no es el de ensefar aqui el método que cada cual debe seguir para
conducir bien su razon, sino solamente el de mostrar de qué suerte he tratado yo de conducir
la mia. Quienes se meten a dar preceptos deben estimarse como mas habiles que aquellos a
quienes se los dan, y si faltan en la menor cosa, son por ello censurables. Mas, al no proponer

! Prueba de Acceso a la Universidad — Junio 2018.
2 Prueba de acceso a la universidad — Julio 2019



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

este escrito sino como una historia, o, si asi lo preferis, como una fabula en la que, entre
algunos ejemplos que pueden ser imitados, tal vez se hallen también muchos otros que se
tendra razén en no seguir, espero que sea Util para algunos sin ser perjudicial para nadie, y
que todos me agradeceran mi franqueza.

He sido criado en las letras desde mi infancia, y, como se me persuadié de que por su
medio se podia adquirir un conocimiento claro y seguro de todo lo que es util para la vida, tuve
un deseo extremo de aprenderlas. Pero tan pronto como hube completado todo este curso de
estudios, a cuyo término es costumbre ser recibido en el rango de los doctos, cambié
enteramente de opinion. Pues me encontré cargado de tantas dudas y errores que me parecia
que, tratando de instruirme, no habia sacado otro provecho que el de haber descubierto cada
vez mas mi ignorancia. Y, sin embargo, estaba en una de las escuelas mas célebres de
Europa, en la que pensaba que debia haber hombres sabios, si es que los habia en algun
lugar de la tierra. En ella habia aprendido todo lo que los demas aprendian, e incluso, no
habiéndome contentado con las ciencias que se nos ensefaban, habia hojeado todos los
libros que tratan de las que se estiman como las mas curiosas y mas raras, que habian podido
caer en mis manos. Ademas, sabia qué juicios hacian los demas sobre mi, y no veia que se
me estimase inferior a mis condiscipulos, aunque entre ellos hubiese ya algunos a los que se
destinaba a ocupar los puestos de nuestros maestros. Y, por ultimo, nuestro siglo me parecia
tan floreciente y tan fértil en buenos ingenios como lo haya sido cualquiera de los anteriores.
Lo cual me llevd a tomarme la libertad de juzgar a todos los demas a partir de mi mismo, y de
pensar que no habia doctrina en el mundo que fuese tal como antes se me habia hecho
esperar.

No obstante, no dejaba de estimar los ejercicios en los que uno se ocupa en las
escuelas. Sabia que las lenguas que alli se aprenden son necesarias para la inteligencia de
los libros antiguos; que la gentileza de las fabulas despierta el ingenio; que las acciones
memorables de las historias lo elevan y que, al ser leidas con discrecion, ayudan a formar el
juicio; que la lectura de todos los buenos libros es como una conversacion con las gentes mas
cultivadas. de los siglos pasados, que han sido sus autores, e incluso una conversacion
meditada en la que no nos descubren sino los mejores de sus pensamientos; que la
elocuencia posee fuerzas y bellezas incomparables; que la poesia guarda primores y delicias
muy arrebatadoras; que las matematicas encierran invenciones muy sutiles y que pueden
servir mucho, tanto para contentar a los curiosos como para facilitar todas las artes y disminuir
el trabajo de los hombres; que los escritos que tratan de las costumbres contienen muchas
ensefanzas y muchas exhortaciones a la virtud que son muy utiles; que la teologia ensefia a
ganarse el cielo; que la filosofia proporciona un medio para hablar verosimilmente de todas
las cosas y hacerse admirar por los menos sabios; que la jurisprudencia, la medicina y las
demas ciencias aportan honores y riquezas a quienes las cultivan; y, por uUltimo, que es bueno
haberlas examinado todas, incluso las mas supersticiosas y las mas falsas, a fin de conocer
su justo valor y guardarse de ser engafiado por ellas.

Mas creia haber concedido ya bastante tiempo a las lenguas, e incluso también a la
lectura de los libros antiguos, y a sus historias, y a sus fabulas. Pues conversar con los de
otros siglos es casi lo mismo que viajar. Es bueno saber algo acerca de las costumbres de los
diversos pueblos a fin de juzgar mas sanamente acerca de las nuestras, y de que no
pensemos que todo lo que va contra nuestros usos es ridiculo y contrario a la razén, como
acostumbran a hacer quienes no han visto nada. Pero cuando se emplea demasiado tiempo
en viajar, uno se vuelve, finalmente, extranjero en su propio pais; y cuando se es demasiado
curioso de las cosas que se practicaban en los siglos pasados, normalmente se permanece
demasiado ignorante de las que se practican en este. Aparte de que las fabulas hacen que
imaginemos muchos acontecimientos como posibles, cuando no lo son, y que incluso las
historias mas fieles, si no cambian ni aumentan el valor de las cosas para hacerlas mas dignas
de ser leidas, al menos omiten casi siempre las circunstancias mas bajas y menos ilustres.
De donde procede que el resto no parezca tal como es, y que quienes regulan sus costumbres
segun los ejemplos que extraen de ellas estén sujetos a caer en las extravagancias de los
paladines de nuestras novelas, y a concebir designios que sobrepasan sus fuerzas.

2



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

Estimaba mucho la elocuencia, y estaba enamorado de la poesia; mas pensaba que
una y otra eran antes dones del ingenio que frutos del estudio. Aquellos cuyo razonamiento
es el mas fuerte y digieren mejor sus pensamientos, a fin de tornarlos claros e inteligibles, son
siempre los que mejor pueden persuadir lo que proponen, aunque no hablasen mas que el
bajo bretén y jamas hubieran aprendido retérica. Y quienes dan con las invenciones mas
agradables y las saben expresar con el mayor ornato y dulzura, no dejarian de ser los mejores
poetas aun cuando el arte poética les fuese desconocido.

Me complacia sobre todo con las matematicas, debido a la certeza y a la evidencia de
sus razones; mas no notaba aun su verdadero uso, y, pensando que solo servian para las
artes mecanicas, me asombraba de que, siendo sus fundamentos tan firmes y sdlidos, no se
hubiera edificado nada mas elevado sobre ellos. Comparaba, por el contrario, los escritos de
los antiguos paganos que tratan de las costumbres, con palacios muy soberbios y muy
magnificos que no estan edificados sino sobre arena y lodo. Elevan muy alto las virtudes, y
las muestran como estimables, por encima de todas las cosas que hay en el mundo; mas no
ensefan lo bastante a conocerlas, y, a menudo, lo que llaman con tan bello nombre no es
sino insensibilidad, u orgullo, o desesperacion, o un parricidio.

Reverenciaba nuestra teologia y pretendia, tanto como el que mas, ganarme el cielo;
pero, habiendo aprendido como algo muy seguro que el camino hacia él no esta menos abierto
a los mas ignorantes que a los mas doctos, y que las verdades reveladas que a él conducen
estan por encima de nuestra inteligencia, no habria osado someterlas a la debilidad de mis
razonamientos, y pensaba que, para emprender su examen y tener algun éxito, era preciso
contar con alguna asistencia extraordinaria del cielo, y ser mas que hombre.

Nada diré de la filosofia, a no ser que, viendo que ha sido cultivada por las mas
excelentes mentes que han vivido desde hace varios siglos, y que, sin embargo, nada hay en
ella de lo que todavia no se discuta y, en consecuencia, que no sea dudoso, no poseia
presuncion bastante como para esperar abordarla mejor que los demas. Y [también diré] que,
al considerar cuantas opiniones diversas puede haber en ella, tocantes a un mismo asunto,
sostenidas por gentes doctas, sin que pueda haber nunca mas de una sola que sea verdadera,
reputaba casi como falso todo lo que no era sino verosimil.

Después, por lo que hace a las otras ciencias, en tanto que toman sus principios de la
filosofia, juzgaba que no se podia haber edificado nada que fuese sélido sobre fundamentos
tan poco firmes. Y ni el honor ni la ganancia que prometen eran suficientes para invitarme a
aprenderlas, pues no sentia, gracias a Dios, que mi condicidbn me obligase a hacer de la
ciencia mi oficio para aliviar mi fortuna. Y aunque no me jactase yo de despreciar la gloria,
como un cinico, no obstante, tenia en muy poco a aquella que no esperaba poder adquirir
sino con falsos titulos. Y, finalmente, en cuanto a las malas doctrinas, pensaba conocer ya
suficientemente lo que valen como para no estar ya sujeto a ser enganado ni por las promesas
de un alquimista, ni por las predicciones de un astrélogo, ni por las imposturas de un mago,
ni por los artificios o la fanfarroneria de quienes proclaman saber mas de lo que saben.

Por esto, tan pronto como la edad me permitio salir de la sujecion de mis preceptores,
abandoné enteramente el estudio de las letras. Y, resolviéndome a no buscar ya mas ciencia
que la que se pudiera encontrar en mi mismo, o en el gran libro del mundo, empleé el resto
de mi juventud en viajar, en ver cortes y ejércitos, en frecuentar a gentes de diversos humores
y condiciones, en recoger diversas experiencias, en probarme a mi mismo en los encuentros
que la fortuna me propuso, y, en todas partes, en hacer una reflexion tal sobre las cosas que
se presentasen, que pudiese sacar algun provecho de ellas. Pues me parecia que podria
encontrar mucha mas verdad en los razonamientos que cada cual hace acerca de los asuntos
que le importan, y cuyo desenlace le debe castigar inmediatamente después si ha juzgado
mal, que en aquellos que hace un hombre de letras en su gabinete tocantes a especulaciones
que no producen ningun efecto y que no le acarrean otras consecuencias sino que, tal vez,
obtendra de ellos tanta mas vanidad cuanto mas alejados estén del sentido comun, a causa
de que habra debido emplear tanto mas ingenio y artificio para tratar de tornarlos verosimiles.



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

Y siempre tenia un deseo extremo de aprender a distinguir lo verdadero de lo falso para ver
claro en mis acciones y caminar con seguridad en esta vida.

Es verdad que mientras no hacia otra cosa que considerar las costumbres de los
demas hombres, apenas encontraba algo que me diera seguridad, y que observaba en ellas
casi tanta diversidad como la que antes habia advertido entre las opiniones de los filosofos.
De suerte que el mayor provecho que sacaba de esto consistia en que, al ver muchas cosas
que, aun cuando nos parecen muy extravagantes y ridiculas, no dejan de ser comunmente
aceptadas y aprobadas por otros grandes pueblos, aprendia a no creer demasiado firmemente
nada que me hubiese sido inculcado solo por el ejemplo y la costumbre; y asi, poco a poco,
me libraba de muchos errores que pueden ofuscar nuestra luz natural y tornarnos menos
capaces de escuchar la razon. Mas después de que hube empleado algunos afios en estudiar
asi en el libro del mundo, y en tratar de adquirir alguna experiencia, tomé un dia la resolucion
de estudiar también en mi mismo y de emplear todas las fuerzas de mi ingenio en elegir los
caminos que debia seguir. Lo cual me resulté mucho mejor, me parece, que si jamas me
hubiese alejado de mi pais ni de mis libros.

SEGUNDA PARTE

Estaba entonces en Alemania, a donde me habia llamado la ocasion de las guerras que aun
no han terminado; y cuando volvia al ejército tras la coronacion del emperador, el comienzo
del invierno me detuvo en un cuartel, donde, no encontrando ninguna conversacion que me
distrajese, y no teniendo, felizmente, por lo demas, ningunas preocupaciones ni pasiones que
me turbasen, me pasaba todo el dia encerrado solo en una habitacion caldeada por una
estufa, donde disponia de todo el ocio para dar vueltas a mis pensamientos. Entre los cuales,
uno de los primeros fue el de considerar que, a menudo, no hay tanta perfeccion en las obras
compuestas de varias piezas y hechas por mano de diversos maestros, como en aquellas
otras en las que ha trabajado uno solo. Asi, vemos que los edificios que ha emprendido y
llevado a término un solo arquitecto suelen ser mas bellos y estar mejor ordenados que
aquellos otros que varios han tratado de recomponer sirviéndose de viejos muros edificados
antes para otros fines. Asi, esas ciudades antiguas que, al no haber sido al principio sino
aldeas, se han convertido, por la sucesion del tiempo, en grandes ciudades, estan
habitualmente tan mal acompasadas, en comparacion con esas plazas regulares que un
ingeniero traza en un llano segun su fantasia, que aun cuando, considerando cada uno de sus
edificios aparte, a menudo encontramos tanto o mas arte que en los de los otros, no obstante,
viendo como estan ordenados —aqui uno grande, alla otro pequefio—, y cémo tornan las
calles curvas y desiguales, se diria que ha sido antes la fortuna que la voluntad de algunos
hombres que usan de la razén lo que los ha dispuesto asi. Y si se considera, sin embargo,
que en todo tiempo ha habido algunos oficiales que han tenido a su cargo velar por que los
edificios de los particulares sirviesen al ornamento de lo publico, se conocera bien que es
dificil hacer cosas muy acabadas cuando no se trabaja sino sobre las obras de otro. Asi, me
imaginaba yo que los pueblos que, habiendo sido antafio semisalvajes y no habiéndose
civilizado sino poco a poco, no han hecho sus leyes mas que a medida que el malestar
[provocado por] los crimenes y las querellas les ha constrefido a ello, no podrian estar tan
bien ordenados politicamente como aquellos que, desde el momento en que se reunieron en
asamblea por primera vez, han observado las constituciones de algun legislador prudente. Al
igual que es muy cierto que el estado de la verdadera religion, cuyas ordenanzas ha hecho
Dios solo, debe estar incomparablemente mejor regulado que todos los demas. Y por hablar
de las cosas humanas, creo que si Esparta ha sido muy floreciente antafio, ello no ha sido a
causa de la bondad de cada una de sus leyes en particular, dado que muchas eran muy
extrafias e incluso contrarias a las buenas costumbres, sino a causa de que, no habiendo sido
inventadas sino por uno solo, todas tendian al mismo fin. Y asi, pensaba que las ciencias de
los libros, al menos aquellas cuyas razones no son mas que probables y no poseen ninguna
demostracion, al haberse compuesto y engrosado poco a poco con las opiniones de muchas

4



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

personas diversas, no se acercan tanto a la verdad como los simples razonamientos que
puede hacer naturalmente un hombre de buen sentido en lo tocante a las cosas que se
presentan. Y asi, todavia pensaba yo que, puesto que todos hemos sido nifios antes de ser
hombres, y durante mucho tiempo hemos tenido que ser gobernados por nuestros apetitos y
nuestros preceptores —los cuales, a menudo, eran contrarios unos a otros—, y puesto que ni
unos ni otros nos aconsejaban, tal vez, siempre lo mejor, es casi imposible que nuestros juicios
sean tan puros, ni tan sélidos, como lo habrian sido si hubiésemos tenido el uso entero de
nuestra razon desde el momento de nuestro nacimiento y jamas hubiésemos sido conducidos
sino por ella.

Es verdad que no vemos que se derriben todas las casas de una ciudad por el solo
designio de rehacerlas de otra manera y de hacer sus calles mas bellas; mas vemos bien que
muchos hacen derribar las suyas para reconstruirlas, y que a veces, incluso, son constrefiidos
a ello cuando corren el peligro de derrumbarse y sus fundamentos no son bien firmes. Ante
este ejemplo, me persuadi de que, verdaderamente, era poco probable que un particular
formase el designio de reformar un Estado cambiandolo todo en él desde sus fundamentos y
derribandolo para volver a alzarlo; ni siquiera tampoco el de reformar el cuerpo de las ciencias,
o el orden establecido en las escuelas para ensefiarlas; sino que, por lo que hace a todas las
opiniones que habia aceptado hasta entonces en mi creencia, nada podia hacer que fuese
mejor que emprender, de una vez por todas, despojarme de ellas, a fin de cambiarlas después
por otras mejores o de quedarme con las mismas cuando las hubiera ajustado al rasero de la
razon. Y crei firmemente que, por este medio, conseguiria conducir mi vida mucho mejor que
si edificase solo sobre viejos fundamentos y me apoyase unicamente en los principios de que
me habia dejado persuadir en mi juventud sin haber examinado jamas si eran verdaderos.
Pues aunque notase en esto diversas dificultades, sin embargo no carecian de remedio, ni
eran comparables a las que se hallan en la reforma de las menores cosas que tocan a lo
publico. Estos grandes cuerpos, una vez abatidos, son demasiado dificiles de levantar, o
incluso de mantener, cuando han sido sacudidos, y sus caidas no pueden ser sino muy rudas.
Después, en cuanto a sus imperfecciones, si es que tienen alguna —y la sola diversidad que
se da entre ellos es suficiente para asegurar que muchos la tienen—, el uso las ha suavizado,
sin duda, mucho; e incluso ha evitado o corregido insensiblemente muchas que no se pueden
atajar tan bien con la prudencia. Y, por ultimo, son casi siempre mas soportables de lo que lo
seria su cambio, de la misma manera que las vias reales que serpentean entre montafias se
vuelven poco a poco tan lisas y comodas, a fuerza de ser frecuentadas, que es mucho mejor
seguirlas que intentar ir mas derecho escalando las rocas y descendiendo hasta el fondo de
los precipicios.

Por ello, no podria yo aprobar en modo alguno a esos humores enredadores e
inquietos que, no habiendo sido llamados ni por su cuna ni por su fortuna al manejo de los
asuntos publicos, nunca dejan de hacer en ellos, en idea, alguna nueva reforma. Y si pensase
que hay en este escrito la menor cosa por la que se pudiera sospechar en mi esta locura, me
afligiria mucho sufrir que fuese publicado. Mi designio jamas se ha extendido mas alla de
intentar reformar mis propios pensamientos y edificar sobre un fondo que es del todo mio. Y
si, habiéndome satisfecho bastante mi obra, os muestro aqui el modelo, no por ello pretendo
aconsejar a nadie su imitacion. Aquellos entre quienes Dios ha repartido mejor sus gracias,
tal vez tengan designios mas elevados; mas mucho me temo que este no sea ya sino
demasiado atrevido para muchos. La sola resolucién de deshacerse de todas las opiniones
que anteriormente han sido aceptadas como creencia propia no es un ejemplo que todos
deban seguir; y el mundo casi no se compone mas que de dos suertes de ingenios a los que
ello no les conviene en modo alguno. A saber, de aquellos que creyéndose mas habiles de lo
que son, no pueden impedir precipitar sus juicios, ni tienen bastante paciencia para conducir
por orden todos sus pensamientos; de aqui procede el que, si se hubiesen tomado una vez la
libertad de dudar de los principios que han aceptado, y de apartarse del camino comun, jamas
podrian encontrar el sendero que es preciso tomar para ir mas recto, y permanecerian
extraviados toda su vida. Después, de aquellos que, teniendo bastante razén, o modestia,
como para juzgar que son menos capaces de distinguir lo verdadero de lo falso que algunos

5



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

otros por los que pueden ser instruidos, deben contentarse mas bien con seguir las opiniones
de esos otros, y no buscar ellos mismos otras mejores.

Y por lo que a mi se refiere, sin duda habria sido del nimero de estos ultimos si nunca
hubiese tenido mas que un solo maestro, o si no hubiese sabido de las diferencias que ha
habido en todo tiempo entre las opiniones de los mas doctos. Mas habiendo aprendido desde
el colegio que nada se podria imaginar tan extrafio y tan poco creible que no haya sido dicho
por alguno de los fildsofos, y luego, habiendo reconocido al viajar que todos aquellos que
tienen opiniones muy contrarias a las nuestras no por ello son barbaros ni salvajes, sino que
muchos usan la razén tanto o0 mas que nosotros; y habiendo considerado cuan diferente se
hace un mismo hombre, con su mismo ingenio, al ser criado desde su infancia entre franceses
o entre alemanes, de lo que seria si hubiese vivido siempre entre chinos o canibales; y cémo,
hasta en las modas de nuestros vestidos, la misma cosa que nos ha gustado hace diez afios,
y que quizas nos guste aun dentro de otros diez, nos parece ahora extravagante y ridicula, de
suerte que es mucho mas la costumbre y el ejemplo lo que nos persuade, y no conocimiento
cierto alguno, y que, sin embargo, la pluralidad de voces no es una prueba que valga algo por
lo que hace a las verdades un poco dificiles de descubrir, a causa de que es mucho mas
verosimil que un hombre solo las haya encontrado, y no todo un pueblo; no podia yo elegir a
nadie cuyas opiniones me pareciera que debian ser preferidas a las de los demas, y me vi
como obligado a emprender yo mismo mi propia conduccion.

Mas, como un hombre que camina solo y en las tinieblas, me resolvi a ir tan
lentamente, y a usar de tanta circunspeccion en todas las cosas, que, si solo avanzaba muy
poco, me guardaria mucho, al menos, de caer. Ni siquiera quise comenzar a rechazar
completamente ninguna de mis opiniones que hubiese podido deslizarse antafio en mi
creencia no habiendo sido introducida en ella por la razdn, sin haber empleado previamente
bastante tiempo en hacer el proyecto de la obra que emprendia y en buscar el verdadero
método para llegar al conocimiento de todas las cosas de que mi mente fuese capaz.

Habia estudiado un poco, siendo mas joven, entre las partes de la filosofia, la l6gica,
y, en matematicas, el analisis de los gedmetras y el algebra, tres artes o ciencias que parecian
deber contribuir en algo a mi designio. Pero, examinandolas, adverti que, en la logica, sus
silogismos y la mayor parte del resto de sus instrucciones sirven mas para explicar a otros las
cosas que se saben, o incluso, como en el arte de Lulio, para hablar, sin juicio, de las que se
ignoran, que para aprenderlas. Y aunque contiene, en efecto, muchos preceptos muy
verdaderos y muy buenos, hay, no obstante, tantos otros mezclados con ellos, los cuales son
o perjudiciales o superfluos, que separar unos de otros es casi tan dificultoso como sacar una
Diana o una Minerva de un bloque de marmol en el que aun no hay nada esbozado. Después,
por lo que hace al andlisis de los antiguos y al algebra de los modernos, aparte de que no se
extienden sino a materias muy abstractas y que no parecen de utilidad alguna, el primero esta
siempre tan restringido a la consideracion de las figuras, que no puede ejercitar el
entendimiento sin fatigar mucho la imaginacion; y, en el segundo, nos hemos sometido hasta
tal punto a ciertas reglas y a ciertas cifras, que se ha hecho de él un arte confuso y oscuro,
que embrolla el ingenio, y no una ciencia que lo cultiva. Lo cual fue causa de que pensase yo
que era preciso buscar algun otro método que, conservando las ventajas de estos tres,
estuviese exento de sus defectos. Y como la multitud de leyes sirve muy a menudo de
disculpa a los vicios, siendo un estado mucho mejor regido cuando hay pocas, pero
muy estrictamente observadas, asi también, en lugar del gran nimero de preceptos que
encierra la légica, crei que me bastarian los cuatro siguientes, supuesto que tomase
una firme y constante resolucion de no dejar de observarlos una vez siquiera.

Fue el primero no admitir como verdadera cosa alguna, como no supiese con
evidencia que lo es; es decir, evitar cuidadosamente la precipitacion y la prevencion, y
no comprender en mis juicios nada mas que lo que se presentase tan clara y
distintamente a mi espiritu, que no hubiese ninguna ocasion de ponerlo en duda.

El segundo, dividir cada una de las dificultades que examinare en cuantas partes
fuere posible y en cuantas requiriese su mejor solucion.

6



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

El tercero, conducir ordenadamente mis pensamientos, empezando por los
objetos mas simples y mas faciles de conocer, para ir ascendiendo poco a poco,
gradualmente, hasta el conocimiento de los mas compuestos, e incluso suponiendo un
orden entre los que no se preceden naturalmente.

Y el ultimo, hacer en todos unos recuentos tan integrales y unas revisiones tan
generales, que llegase a estar seguro de no omitir nada®.

Estas largas cadenas de razones, totalmente simples y faciles, de que acostumbran a
servirse los gedmetras para llegar a sus demostraciones mas dificiles, me habian
proporcionado la ocasién de imaginar que todas las cosas que pueden caer bajo el
conocimiento de los hombres se siguen mutuamente de la misma manera, y que, solamente
con tal de que nos abstengamos de aceptar como verdadera ninguna que no lo sea, y de que
guardemos siempre el orden que es preciso para deducir unas de otras, no puede haberlas
tan alejadas que no lleguemos finalmente a ellas, ni tan ocultas que no las descubramos. Y
no me fue muy penoso buscar por cuales era preciso comenzar, pues sabia ya que habia que
hacerlo por las mas simples y las mas faciles de conocer. Y, considerando que, entre todos
aquellos que han investigado anteriormente la verdad en las ciencias, solo los matematicos
han podido hallar algunas demostraciones, es decir, algunas razones ciertas y evidentes, no
dudaba de que no fuese por las mismas que ellos han examinado, aunque no esperaba de
ello ninguna otra utilidad, sino que acostumbrasen a mi ingenio a alimentarse de verdades y
a no contentarse con falsas razones. Mas no por esto formé el designio de intentar aprender
todas estas ciencias particulares que comunmente son llamadas matematicas; y viendo que,
a pesar de que sus objetos sean diferentes, no dejan de concordar todas ellas en que no
consideran en aquellos otra cosa que las diferentes relaciones o proporciones que en ellos se
dan, pensé que era preferible que examinase tan solo estas proporciones en general, y sin
suponerlas mas que en las materias que sirviesen para hacerme su conocimiento mas
cémodo; incluso también sin restringirlas a ellas en manera alguna, a fin de poderlas aplicar
después tanto mejor a todas las otras con que conviniesen. Luego, habiendo advertido que,
para conocerlas, en ocasiones me seria preciso considerar cada una en particular, y, a veces,
solamente retenerlas o comprender muchas conjuntamente, pensé que, para considerarlas
mejor en particular, las debia suponer en las lineas, debido a que no encontraba nada mas
simple, ni que pudiese representar a mi imaginacion y a mis sentidos mas distintamente; mas
[pensé] que para retenerlas, o comprender muchas de ellas conjuntamente, era menester que
las explicase por algunas cifras, las mas cortas que fuese posible; y que, por este medio,
tomaria todo lo mejor del analisis geométrico y del algebra, y corregiria todos los defectos del
uno por el otro.

Asi, en efecto, me atrevo a decir que la exacta observacion de estos pocos preceptos
que habia elegido, medio tal facilidad para desembrollar todas las cuestiones a las que se
extienden estas dos ciencias, que en dos o tres meses que empleé en examinarlas, habiendo
comenzado por las mas simples y mas generales, y siendo cada verdad que hallaba una regla
que me servia después para encontrar otras, no solo llegué al fondo de muchas que antafio
habia juzgado yo muy dificiles, sino que también me parecio, hacia el final, que podia
determinar, incluso en las que ignoraba, por qué medios, y hasta dénde, era posible
resolverlas. A propdsito de lo cual, tal vez, no os parezca que soy yo demasiado vano, si
considerais que, no habiendo sino una verdad de cada cosa, quienquiera que la encuentre
sabe tanto de ella como se puede saber, y que, por ejemplo, un nifio instruido en aritmética,
al haber hecho una adicién segun las reglas de esta, puede estar seguro de haber hallado, en
lo tocante a la suma que examina, todo lo que la mente humana podria hallar en ella. Pues,
finalmente, el método que ensefia a seguir el verdadero orden, y a enumerar exactamente
todas las circunstancias de lo que se busca, contiene todo lo que proporciona certeza a las
reglas de la aritmética.

Pero lo que mas me contentaba de este método era que, por él, estaba seguro de usar
en todo de mi razoén, si no perfectamente, al menos lo mejor que estaba en mi poder. Aparte

3 Prueba de acceso a la universidad — Julio 2015 / Septiembre 2020
7



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

de que sentia, practicandolo, que mi mente se acostumbraba poco a poco a concebir mas
neta y mas distintamente sus objetos, y de que, al no haberlo sujetado a ninguna materia
particular, me prometia aplicarlo tan utilmente a las dificultades de las demas ciencias como
lo habia aplicado a las del algebra. No es que, por esto, me atreviese a emprender primero el
examen de todas las que se presentasen, pues esto mismo habria sido contrario al orden que
[dicho método] prescribe. Sino que, habiendo advertido que todos sus principios deben ser
tomados en préstamo de la filosofia, en la cual aun no encontraba ninguno que fuera cierto,
pensaba que era preciso, ante todo, que tratase de establecer en ella algunos que lo fueran,
y que, siendo esta la cosa mas importante del mundo, y en la que la precipitacion y la
prevencion eran lo que mas se habia de temer, no debia intentar llevar esto a cabo sin haber
alcanzado una edad mucho mas madura que la de veintitrés afios, que era la que entonces
tenia yo, ni sin haber empleado antes mucho tiempo en prepararme para ello, tanto
desenraizando de mi mente todas las malas opiniones que habia aceptado antes de este
tiempo, como acumulando muchas experiencias para que después fuesen la materia de mis
razonamientos, y ejercitandome siempre en el método que me habia prescrito, a fin de
afianzarme en él cada vez mas.

CUARTA PARTE

No sé si os debo entretener con las primeras meditaciones que he hecho, pues son tan
metafisicas y tan poco comunes que tal vez no sean del gusto de todo el mundo. Y, sin
embargo, a fin de que se pueda juzgar si los fundamentos que he tomado son lo bastante
firmes, me veo, de alguna manera, forzado a hablar de ellas. Desde hacia mucho tiempo,
habia observado yo que, por lo que se refiere a las costumbres, en ocasiones es preciso
seguir opiniones que sabemos muy inciertas, igual que si fueran indudables, como mas arriba
ha sido dicho; mas, puesto que entonces deseaba vacar solamente a la investigacion de la
verdad, pensé que era menester que hiciese todo lo contrario y que rechazase, como
absolutamente falso, todo aquello en lo que pudiera imaginar la menor duda, para ver si,
después, quedaria algo en mi creencia que fuese enteramente indudable. Asi, a causa de que
nuestros sentidos nos engafian a veces, quise suponer que no habia cosa alguna que fuese
tal como ellos nos la hacen imaginar. Y, puesto que hay hombres que se equivocan al razonar,
incluso en lo tocante a las mas simples materias de geometria, y cometen paralogismos en
ellas, juzgando que yo estaba sujeto a errar tanto como cualquier otro, rechacé como falsas
todas las razones que habia tomado anteriormente por demostraciones. Y, finalmente,
considerando que todos los pensamientos, los mismos que tenemos estando despiertos,
pueden también venirnos cuando dormimos, sin que entonces haya alguno que sea
verdadero, me resolvi a fingir que todas las cosas que hasta entonces habian entrado en mi
mente no eran mas verdaderas que las ilusiones de mis suefios.

Pero adverti luego que, queriendo yo pensar, de esa suerte, que todo es falso,
era necesario que yo, que lo pensaba, fuese alguna cosa; y observando que esta
verdad: «yo pienso, luego soy», era tan firme y segura que las mas extravagantes
suposiciones de los escépticos no son capaces de conmoverla, juzgué que podia
recibirla, sin escrupulo, como el primer principio de la filosofia que andaba buscando.

Examiné después atentamente lo que yo era, y viendo que podia fingir que no
tenia cuerpo alguno y que no habia mundo ni lugar alguno en el que yo me encontrase,
pero que no podia fingir por ello que no fuese, sino al contrario, por lo mismo que
pensaba en dudar de la verdad de las otras cosas, se seguia muy ciertay evidentemente
que yo era, mientras que, con soélo dejar de pensar, aunque todo lo demas que habia
imaginado fuese verdad, no tenia ya razén alguna para creer que yo era, conoci por ello
que yo era una sustancia cuya esencia y naturaleza toda es pensar, y que no necesita,
para ser, de lugar alguno, ni depende de cosa alguna material; de suerte que este yo,
es decir, el alma por la cual yo soy lo que soy, es enteramente distinta del cuerpo y



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

hasta mas facil de conocer que éste, y, aunque el cuerpo no fuese, el alma no dejaria
de ser cuanto es.*

Tras esto, consideré en general lo que se le requiere a una proposicion para ser
verdadera y cierta; puesto que acababa de encontrar una que sabia que era tal, pensé que
debia saber también en qué consiste esta certeza. Y habiendo observado que absolutamente
nada hay en esto: yo pienso, luego yo soy, que me asegure que digo la verdad, salvo que veo
muy claramente que, para pensar, es preciso ser, juzgué que podia tomar por regla general
que todas las cosas que concebimos muy clara y muy distintamente son verdaderas, pero que
solamente hay alguna dificultad en sefalar bien cuales son las que concebimos distintamente.

Al reflexionar, a continuacion de lo anterior, acerca de que yo dudaba y que, en
consecuencia, mi ser no era del todo perfecto, pues veia claramente que conocer era una
perfeccion mayor que dudar, se me ocurrié indagar de donde habia aprendido yo a pensar en
algo mas perfecto de lo que yo era; y conoci de manera evidente que debia ser a partir de
alguna naturaleza que fuera en efecto mas perfecta. Por lo que hace a los pensamientos que
tenia yo de muchas otras cosas fuera de mi, como el cielo, la tierra, la luz, el calor y mil otras,
no me inquietaba tanto saber de dénde venian, pues no observando nada en ellas que me
pareciese hacerlas superiores a mi, podia creer que, si eran verdaderas, eran dependientes
de mi naturaleza en tanto que esta poseia alguna perfeccion; y si no lo eran, que yo las obtenia
de la nada, es decir, que estaban en mi porque era yo defectuoso. Mas no podia suceder lo
mismo con la idea de un ser mas perfecto que el mio; haberla obtenido de la nada era algo
manifiestamente imposible. Y, puesto que no hay menos repugnancia en que lo mas perfecto
sea una consecuencia y algo que depende de lo menos perfecto, de la que hay en que de
nada proceda algo, no la podia obtener tampoco de mi mismo. De manera que quedaba que
hubiese sido puesta en mi por una naturaleza que fuese verdaderamente mas perfecta que
yo, y que incluso tuviese en si todas las perfecciones de las que podia tener yo alguna idea,
es decir, por explicarme con una palabra, que fuese Dios. A lo cual ainadia yo que, puesto que
conocia algunas perfecciones que yo no poseia, no era yo el solo ser que existia (usaré aqui
libremente, si me lo permitis, las palabras de la Escuela), sino que era preciso, de necesidad,
que hubiese algun otro mas perfecto del que yo dependiese y del que hubiese adquirido todo
lo que yo tenia. Pues si yo hubiese sido solo e independiente de todo otro, de suerte que
hubiese obtenido de mi mismo todo este poco que yo participaba del ser perfecto, habria
podido obtener de mi, por la misma razén, todo el excedente que sabia me faltaba, y, asi, ser
yo mismo infinito, eterno, inmutable, omnisciente, omnipotente y, en fin, poseer todas las
perfecciones que podia observar que se dan en Dios. Pues, segun los razonamientos que
acabo de hacer, para conocer la naturaleza de Dios tanto como la mia era capaz de hacerlo,
no tenia sino que considerar, a proposito de todas las cosas de las que hallaba en mi alguna
idea, si era perfeccion, o no, poseerlas, y estaba seguro de que ninguna de las que marcaban
alguna imperfecciéon se daba en él, pero que todas las demas si se daban. Asi, veia que la
duda, la inconstancia, la tristeza y las cosas semejantes a estas no podian darse en él, puesto
que yo mismo habria estado muy contento si hubiese estado exento de ellas. Luego, ademas
de esto, tenia yo las ideas de muchas cosas sensibles y corporeas, pues, aunque supusiese
que sofiaba y que todo lo que veia o imaginaba era falso, no podia negar, no obstante, que
esas ideas estuviesen verdaderamente en mi pensamiento. Mas, puesto que ya habia
conocido en mi muy claramente que la naturaleza inteligente es distinta de la corpodrea,
considerando que toda composicién da testimonio de la dependencia, y que la dependencia
es, manifiestamente, un defecto, juzgué a partir de ahi que en Dios no podia ser una
perfeccion estar compuesto de estas dos naturalezas, y que, en consecuencia, no lo estaba,
sino que, si habia cuerpos en el mundo, o bien algunas inteligencias, u otras naturalezas que
no fuesen del todo perfectas, su ser debia depender de su potencia, de tal suerte que no
podian subsistir sin él ni un solo momento.

Quise buscar, tras esto, otras verdades, y habiéndome propuesto el objeto de los
geodmetras, el cual concebia yo como un cuerpo continuo, o como un espacio indefinidamente
extenso en longitud, anchura y altura o profundidad, divisible en diversas partes que podian
tener diversas figuras y tamanos, y ser movidas o traspuestas de todas las maneras, pues los

4 Prueba de acceso a la universidad — Julio 2017



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

gedmetras suponen todo esto en su objeto, recorri algunas de sus demostraciones mas
simples. Y habiendo advertido que esta gran certeza, que todo el mundo les atribuye, no esta
fundada sino en que se las concibe de manera evidente, segun la regla que antes he dicho,
adverti también que en ellas no habia nada en absoluto que me asegurase de la existencia
de su objeto. Pues, por ejemplo, veia bien que, al suponer un triangulo, era preciso que sus
tres angulos fuesen iguales a dos rectos, pero no por ello veia yo algo que me asegurase de
que en el mundo hubiera triangulo alguno. Mientras que, al volver a examinar la idea que tenia
yo de un ser perfecto, hallaba que la existencia estaba comprendida en ella, de la misma
manera que esta comprendida en la de un triangulo que sus tres angulos son iguales a dos
rectos, 0, en la de una esfera, que todas sus partes son equidistantes de su centro, o incluso
aun mas evidentemente; y que, en consecuencia, que Dios, que es este ser perfecto, es o
existe, es por lo menos tan cierto como pueda serlo cualquier demostracion de la geometria.

Pero lo que hace que haya muchos que se persuaden de que hay dificultad en
conocerle, e incluso también en conocer lo que es su [propia] alma, es que no elevan jamas
su animo mas alla de las cosas sensibles, y que estan hasta tal punto acostumbra dos a no
considerar nada sino imaginandolo —lo cual es una manera de pensar particular para las
cosas materiales—, que todo lo que no es imaginable les parece no ser inteligible. Esto se
pone bastante de manifiesto en que incluso los filésofos tienen por una maxima, en las
Escuelas, que no hay nada en el entendimiento que no haya estado primeramente en el
sentido, donde, no obstante, es cierto que las ideas de Dios y del alma jamas han estado. Y
me parece que quienes quieren usar su imaginacion para comprenderlas hacen lo mismo que
si, para oir los sonidos, u oler los olores, se quisiesen servir de sus ojos. Aunque hay en ello
esta diferencia: que el sentido de la vista no nos asegura menos de la verdad de sus objetos
de lo que lo hacen los del olfato o el oido, mientras que ni nuestra imaginacion ni nuestros
sentidos podrian asegurarnos nunca de cosa alguna si nuestro entendimiento no interviene
en ello.

En fin, si aun hay hombres que no estén lo bastante persuadidos de la existencia de
Dios y de su alma por las razones que he aportado yo, quiero que sepan que todas las otras
cosas, de las que tal vez piensan que estan mas seguros, como de tener un cuerpo, y de que
hay astros, y una tierra, y otras cosas semejantes, son menos ciertas. Pues, aunque se tenga
una seguridad moral acerca de estas cosas, la cual es tal que parece que, a menos de ser
extravagante, no se puede dudar de ellas, sin embargo, tampoco, a menos que se sea poco
razonable, cuando es cuestion de una certeza metafisica, se puede negar que haya motivos
—Ilos bastantes como para no estar enteramente seguros— para haber advertido que se
puede, de la misma manera, imaginar, estando dormido, que se tiene otro cuerpo, y que se
ven otros astros, y otra tierra, sin que haya nada de ello. Pues, ;de donde se sabe que los
pensamientos que nos vienen en suefios son mas falsos que los otros, dado que a menudo
No son menos Vivos y expresos? Y que los mejores ingenios estudien este asunto cuanto
gusten; yo no creo que puedan dar ninguna razén que sea suficiente para eliminar esta duda
si no presuponen la existencia de Dios. Pues, en primer lugar, esto mismo que he tomado yo
antes por una regla, a saber, que todas las cosas que concebimos muy claramente y muy
distintamente son verdaderas, no esta asegurado sino porque Dios es o existe, y porque es
un ser perfecto, y porque todo lo que hay en nosotros procede de él. De donde se sigue que
nuestras ideas o nociones, pues que son cosas reales y proceden de Dios, en todo aquello
en lo que son claras y distintas, no pueden ser, en eso, sino verdaderas. De suerte que si,
muy a menudo, las tenemos que contienen falsedad, esto no puede ser sino en aquellas que
tienen algo de confuso y oscuro, a causa de que, en esto, participan de la nada, es decir, que
son en nosotros asi de confusas solo porque no somos del todo perfectos. Y es evidente que
no hay menos repugnancia en que la falsedad o la imperfeccion, en tanto que tal, proceda de
Dios, de la que hay en que la verdad o la perfeccién proceda de la nada. Mas si no supiéramos
que todo lo que hay en nosotros de real y de verdadero procede de un ser perfecto e infinito,
por claras y distintas que fuesen nuestras ideas, no tendriamos ninguna razén que nos
asegurase de que tendrian la perfeccion de ser verdaderas.

Ahora bien, una vez que el conocimiento de Dios y del alma nos ha hecho asi [estar]
ciertos de esta regla, es bien facil conocer que las ensofiaciones que imaginamos estando

10



DESCARTES DISCURSO DEL METODO

dormidos no deben, en manera alguna, llevarnos a dudar de la verdad de los pensamientos
que tenemos estando despiertos. Pues si sucediese, incluso durmiendo, que se tuviese
alguna idea muy distinta —como si, por ejemplo, un gedmetra inventase alguna nueva
demostracion—, el suefio no impediria que fuese verdadera. Y en cuanto al error mas habitual
de nuestros suefios, consistente en que nos representan diversos objetos de la misma manera
que lo hacen nuestros sentidos exteriores, no importa que nos proporcione la ocasion de
desconfiar de la verdad de tales ideas, ya que estas también pueden engafarnos bastante a
menudo sin que durmamos —como cuando quienes tienen ictericia lo ven todo de color
amarillo, o [como cuando] los astros u otros cuerpos muy alejados nos parecen mucho mas
pequenos de lo que son—. Pues, en fin, ya sea que velemos, ya que durmamos, jamas
debemos dejarnos persuadir sino por la evidencia de nuestra razén. Y se ha de observar que
digo de nuestra razén, y no de nuestra imaginacion ni de nuestros sentidos. Al igual que,
aunque vemos el sol muy claramente, no por ello debemos juzgar que sea del tamafio como
lo vemos. Y bien podemos imaginar distintamente una cabeza de leén sobre el cuerpo de una
cabra sin que sea preciso concluir por ello que en el mundo haya quimeras; pues la razén no
nos dicta que lo que vemos o imaginamos asi sea verdadero, sino que nos dicta que todas
nuestras ideas o nociones deben tener algun fundamento de verdad. Pues no seria posible
que Dios, que es del todo perfecto y verdadero, las hubiese puesto en nosotros sin esto. Y
dado que nuestros razonamientos no son jamas, durante el suefio, tan evidentes ni tan enteros
como durante la vigilia, aun cuando a veces nuestras imaginaciones sean entonces tanto o
mas vivas y expresas, ella nos dicta también que nuestros pensamientos, no pudiendo ser
todos verdaderos, pues no somos enteramente perfectos, lo que poseen de verdad debe
encontrarse, infaliblemente, en aquellos que tenemos estando despiertos, mas bien que en
nuestros suefios.

11



