Principales figuras del racionalismo moderno

El racionalismo constituye una de las corrientes fundamentales de la filosofia moderna y
surge en el contexto del profundo giro epistemologico que acompafia al nacimiento de la
modernidad europea. La crisis de la escolastica medieval, el declive del principio de
autoridad y el desarrollo de la ciencia moderna impulsan la necesidad de encontrar un
fundamento seguro para el conocimiento. En este nuevo marco, la metafisica deja de
centrarse prioritariamente en el ser en cuanto ser y pasa a interrogarse por las condiciones
del conocimiento verdadero. El racionalismo defiende que la razén humana, por si misma,
es capaz de alcanzar verdades universales y necesarias, convirtiéndose asi en el eje central
de la reflexion filosofica moderna.

A lo largo de esta redaccion se expondran, en primer lugar, los rasgos
fundamentales del racionalismo como corriente filosofica, atendiendo especialmente a la
universalidad de la razon y a la defensa del innatismo. A continuacion, se analizara la
filosofia de René Descartes, deteniéndose en su concepcion de la razon, el método, la
duda metodica, el cogito como fundamento del conocimiento, la demostracion de la
existencia de Dios, su teoria de la sustancia y su concepcion de la libertad. Posteriormente,
se abordara el pensamiento de Baruch Spinoza, centrado en la idea de sustancia infinita y
en su critica al libre albedrio. Finalmente, se concluira estableciendo un contraste entre
Descartes y Spinoza en torno al problema de la libertad, a partir de sus diferentes
concepciones de la sustancia.

El racionalismo se caracteriza, en primer lugar, por la afirmacion de la
universalidad de la razon. Todos los seres humanos comparten la misma facultad racional
y, por tanto, pueden acceder a verdades objetivas, necesarias y universales. En segundo
lugar, el racionalismo defiende el innatismo, es decir, la existencia de ideas o principios
que no proceden de la experiencia sensible, sino que pertenecen a la propia estructura de
la razon. Gracias a estas ideas innatas es posible explicar el caracter necesario del
conocimiento matematico y cientifico, algo que la experiencia, siempre contingente y
particular, no puede garantizar. El conocimiento auténtico, desde esta perspectiva, se
apoya en la razon y en la evidencia intelectual.

La filosofia de René Descartes constituye el punto de partida del racionalismo
moderno. Su proyecto filoséfico tiene como objetivo establecer un fundamento
absolutamente seguro para el conocimiento, capaz de resistir cualquier forma de duda.
Para Descartes, la razon es la facultad que permite alcanzar certezas indudables. La
verdad se identifica con la evidencia, entendida como aquello que se presenta al
entendimiento de manera clara y distinta. Solo las ideas claras y distintas pueden ser
aceptadas como verdaderas, ya que excluyen toda posibilidad de error.

Con el fin de guiar correctamente el uso de la razon, Descartes elabora un método
inspirado en las matematicas. Este método se articula en cuatro reglas fundamentales: la
evidencia, el analisis, la sintesis y la enumeracion. Mediante estas reglas, la razon puede
avanzar de manera ordenada y segura en la busqueda del conocimiento verdadero.

El punto de partida del método cartesiano es la duda metddica. Descartes decide
poner en cuestion todas aquellas creencias que puedan ser minimamente dudosas, como
el conocimiento sensible o las verdades matematicas. Esta duda no es escéptica, sino
provisional y metodoldgica, ya que su finalidad es encontrar una verdad absolutamente



indudable. En el ejercicio de la duda, Descartes descubre una verdad imposible de negar:
mientras duda, piensa, y mientras piensa, existe. De este modo formula el célebre cogito,
ergo sum, que se convierte en el primer principio seguro del conocimiento y en el
fundamento de la filosofia moderna. El sujeto pensante aparece asi como el nuevo punto
de partida de la metafisica.

A partir del cogito, Descartes analiza las ideas presentes en la mente y distingue
entre ideas adventicias, facticias e innatas. Entre estas ultimas destaca la idea de Dios,
concebido como un ser infinito y perfecto. Dado que el ser humano es finito, no puede
ser la causa de esta idea, por lo que Descartes concluye que Dios existe realmente. La
existencia de Dios garantiza, ademas, la validez del conocimiento, ya que un Dios
perfecto no puede ser engafiador.

La metafisica cartesiana se articula en torno al concepto de sustancia, entendida
como aquello que existe de tal modo que no necesita de otra cosa para existir. En sentido
estricto, solo Dios es sustancia infinita. Sin embargo, Descartes admite dos sustancias
finitas creadas: la sustancia pensante (res cogitans), cuyo atributo esencial es el
pensamiento, y la sustancia extensa (res extensa), cuyo atributo esencial es la extension.
Esta concepcion da lugar a un dualismo entre mente y cuerpo.

En Descartes, la libertad se vincula a la voluntad, entendida como una facultad
ilimitada que permite afirmar o negar. El error surge cuando la voluntad se extiende mas
alla de lo que el entendimiento percibe con claridad y distincion. La auténtica libertad
consiste, por tanto, en el uso correcto de la razoén y en la adhesion consciente a la verdad.

La filosofia de Baruch Spinoza representa una radicalizacion del racionalismo
cartesiano, especialmente en el ambito metafisico. Para Spinoza, solo existe una tnica
sustancia absolutamente infinita, que identifica con Dios o la Naturaleza (Deus sive
Natura). Esta sustancia posee infinitos atributos, de los cuales el pensamiento y la
extension son los unicos que el ser humano puede conocer. Los individuos no son
sustancias independientes, sino modos de la Unica sustancia. De este modo, Spinoza
rechaza el dualismo cartesiano y propone una ontologia monista.

Desde esta concepcion de la sustancia, Spinoza critica la idea tradicional de libre
albedrio. Todo lo que existe se sigue necesariamente de la naturaleza de la sustancia
infinita segiin un orden causal necesario. El ser humano se cree libre porque desconoce
las causas que determinan sus acciones. La verdadera libertad no consiste en la
indeterminacion de la voluntad, sino en comprender racionalmente la necesidad y actuar
de acuerdo con ella.

El contraste entre Descartes y Spinoza pone de manifiesto dos concepciones
profundamente distintas de la libertad, estrechamente vinculadas a su nocion de sustancia.
Mientras que Descartes, desde una metafisica dualista, mantiene la existencia de una
voluntad humana libre subordinada a la razén, Spinoza, desde un monismo radical, niega
el libre albedrio y redefine la libertad como conocimiento de la necesidad. Este debate
muestra como, dentro del racionalismo moderno, la reflexidon sobre la sustancia
condiciona decisivamente la comprension de la libertad humana y anticipa problemas
centrales de la filosofia posterior.



